



- 二 (断除世俗中亦不该获得佛果之过)分二:一、断除所断合理:二、获得功德合 理。
- 一(断除所断合理)分二:一、比喻:二、意义。

一、比喻:



《圣般若摄颂》云:

《佛说佛母宝德藏般若波罗蜜经》云:

如油酥火相遇时, 非初焚油无不焚,

譬如灯光从众缘, 假以膏油芯火等,

非触火焰末焚油, 无末火焰不焚油。 光非芯火及膏油, 非火非芯光不有。

如果有人说:从世俗名言出发,能获得菩提的心是刹那性,它无法积聚,为此依靠这 颗心怎么获得离障的菩提呢?因为,单单依靠前面的心也不能断除障碍,不依靠前心而仅 仅凭借后心也不能断除障碍,这两者也不存在积聚在一起的情况。

首先运用世间共称的比喻来说, (油菜籽) 粮食等的油精华——熔酥, 和油灯、火焰 这两者相遇时,并不是仅以第一刹那的火焰就完全焚尽灯油的,当然没有第一刹那也不能 焚尽它,也并不是仅仅由火焰的最后一刹那焚尽灯油的,当然没有最后一刹那的火焰也不 能焚尽灯油,从火焰的第一刹那到最末刹那之间的所有刹那相续完结时,就烧尽了所有清 油的熔酥,灯油全部用尽,以这种存在的现象作为比喻可以了知。

《小品般若波罗蜜经•深功德品》云:

["世尊!菩萨前心近阿耨多罗三藐三菩提?后心近阿耨多罗三藐三菩提?世尊,前 心、后心各各不俱,后心、前心亦各不俱。世尊!若前心、后心不俱者,菩萨诸善根云何 得增长?"

"须菩提!于意云何?如燃灯时,为初炎烧炷?为后炎烧?"







"世尊!非初炎烧亦不离初炎,非后炎烧亦不离后炎。"

"须菩提!于意云何?是炷燃不?"

"世尊!是炷实燃。"]

《十住毗婆沙论•助尸罗果品》云:

[复次, 行者以不来不去门, 观诸阴性入空。如说:

生老病死法, 生时无从来;

生老病死法, 灭时无所去。

诸阴界入性, 生时无从来,

灭时无所去, 佛法义如是。

如火非人功, 亦不在钻木,

和合中亦无, 而因和合有。

薪尽则火灭,灭时无所去;

诸缘合故有,缘散则皆无。

眼识亦如是,不在于眼中,

不在于色中, 亦不在中间;

不在和合中, 亦不离和合,

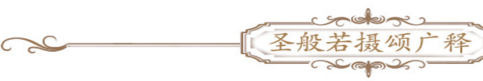
亦不从余来,而因和合有,

和合散则无;诸法亦如是,

生时无从来, 灭时无所至。

如彼龙心力,而有阴云现,

不从龙身出,亦不余处来;



而此大阴云, 雨流满世界,

然后乃消灭,亦无有去处。

如云无来去, 诸法亦如是,

生时无从来,灭时无所去。

如壁上画人,不在一一彩,

亦不在和合,壁中亦复无;

画师所亦无, 画笔中亦无,

不从余处来,而因和合有,

和合散则无;诸法亦如是,

有时无从来, 无时无所去。

灯炎不在油, 亦不从炷出,

亦不余处来, 而因油炷有,

因缘尽则灭, 灭时无去处;

诸法来去相, 皆亦复如是。]

## 二、意义:



《圣般若摄颂》云:

《佛说佛母宝德藏般若波罗蜜经》云:

非初心证胜菩提. 无其不能证得彼.

或有菩萨初发心, 不求无上菩提果,

非末心得寂菩提, 无其不能获得彼。

岂唯不得证菩提,亦复不得寂静故。

正如刚刚所说的比喻一样,并不是仅仅以刚刚发心的初始心证得远离一切所断的殊胜 菩提的, 当然没有它也不能证得菩提, 也不是由临获得菩提相续末际, 那唯一的心获得使









一切垢染寂灭的大菩提, 当然没有它也无法获得菩提, 然而, 由超胜前前的后后心相续证 得断除一切所断的大菩提, 这是缘起的规律, 不可否认。

《小品般若波罗蜜经•深功德品》云:

「"须菩提!菩萨亦如是,非初心得阿耨多罗三藐三菩提亦不离初心,非后心得阿耨 多罗三藐三菩提亦不离后心得。"

"世尊!是因缘法甚深,菩萨非初心得阿耨多罗三藐三菩提,亦不离初心得,非后心 得阿耨多罗三藐三菩提,亦不离后心而得阿耨多罗三藐三菩提。"]

- 二(获得功德合理)分二:一、获得功德合理:二、圆满功德合理。
- 一(获得功德合理)分二:一、无不合理之理:二、从缘起而言决定合理。
- 一、无不合理之理:



《圣般若摄颂》云:

《佛说佛母宝德藏般若波罗蜜经》云:

如由种生芽花果,彼灭树木非不存,

从种生树及华果,无种华果悉皆无,

初心亦是菩提因, 彼灭菩提非不存。 发心不为佛菩提, 修行终远菩提果。

有人辩驳说:如果能获得菩提的初心到得果之间一直住留,那就成了常有:倘若它不 停住而灭亡,则每一刹那的心,都不生菩提,结果数劫之中修行的菩提功德出生,这在名 言中并不合理。

答复:一切有为法虽然都是刹那性的,但是作为因的所有刹那先前流逝过去,它的果 会无有耽搁而产生, 这是缘起规律。比如世间中, 由种子生出芽、从苗芽中依次长出茎、 花、果,在果实之际,各自的因尽管已灭,可是种子灭尽,它的果——树木并非不复存 在、虽然种子已经灭亡、但是苗芽等果会逐渐显现出来。同样、在分析道之果的此时、也









与此比喻相同,初发起的心或者一开始的心也是菩提的因,彼心泯灭,它的相续之果——菩提并非不复存在,由于因果无欺的原因,由道位时前后心的因中无欺获得菩提之果。

《中论•观业品》云:

[如芽等相续,皆从种子生,

从是而生果, 离种无相续。

从种有相续, 从相续有果,

先种后有果,不断亦不常。

如是从初心,心法相续生,

从是而有果, 离心无相续。

从心有相续, 从相续有果,

先业后有果,不断亦不常。

如从谷有芽,从芽有茎、叶等相续,从是相续而有果生。离种无相续生,是故从谷子有相续,从相续有果,先种后有果,故不断亦不常。

如谷种喻,业果亦如是。初心起罪福,犹如谷种,因是心余心心数法相续生,乃至果报,先业后果故不断亦不常。若离业有果报,则有断常。]

《过去现在因果经》卷第四云:

[尔时世尊,知诸大众心意决定无复狐疑,又观其根皆已成熟即为说法:'大王当知!此五阴身以识为本。因于识故,而生意根。以意根故,而生于色。而此色法,生灭不住。大王!若能如是观者,则能于身,善知无常。如此观身,不取身相,则能离我及于我所。若能观色,离我、我所,即知色生便是苦生。若知色灭便是苦灭。若人能作如此观





者,是名为解。若人不能作斯观者,是名为缚。法本无我及以我所。以倒想故,横计有我 及以我所, 无有实法。若能断此倒惑想者, 则是解脱。'

尔时频毘娑罗王,心自思惟: '若谓众生言有我者,而名为缚。一切众生,皆悉无 我。既无有我,谁受果报?'尔时世尊,知彼心念,即语之言:'一切众生,所为善恶, 及受果报,皆非我造,亦非我受。而今现有造作善恶受果报者,大王谛听,当为王说。大 王! 但以情、尘、识合, 于境生染, 累想滋繁。以是缘故, 驰流生死, 备受苦报。若于境 无染,息其累想,则得解脱。以情、尘、识三事因缘,共起善恶及受果报,更无别我。譬 如钻火,因手转燧,得有火生。然彼火性,不从手生及以燧出,亦复不离手及燧钻。彼 情、尘、识,亦复如是。'

时频毘娑罗王,又自思惟:'若以情、尘、识和合故,而有善恶受果报者,便为常 合,不应离绝;若不常合,是则为断。'尔时世尊,知王心念,即便答言:'此情、尘、 识,不常、不断。何以故?合故不断,离故不常。譬如缘于地、水,因彼种子,而生芽、 叶。种子既谢,不得名常。生芽、叶故,不得名断。离于断、常故名中道。三事因缘,亦 复如是。,

尔时频毘娑罗王,闻此法已,心开意解;于诸法中,远尘离垢,得法眼净。八万那由 他<sup>2</sup>婆罗门、大臣、人民,亦于诸法,远尘离垢,得法眼净。九十六万那由他诸天,又于 诸法,远尘离垢,得法眼净。]

## 二、从缘起而言决定合理:

¹ 燧:拼音 suì,上古取火的器具:~石。~人氏(传说中人工取火的发明者)。

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 那由他: (杂语)Nayuta,又作那庾多,那由多,那术,那述。数目名,当于此方之亿。亿有十万,百 万, 千万三等。故诸师定那由多之数不同。《本行经》曰: '那由他, 隋言数千万。'《玄应音义》曰: '那术,经文作述,同食事反,或言那由他,正言那庾多。当中国十万也。'《光赞经》云: '亿,那述 劫是也。'







《圣般若摄颂》云:

《佛说佛母宝德藏般若波罗蜜经》云:

有种生出谷稻等, 彼果非有亦非无,

从种子生麦谷等, 彼果非有亦非无,

诸佛之此菩提生,离有实性虚幻生。

佛菩提果亦如幻,离彼有性及无性。

如此缘起即依缘而生的道理:拥有能产生自果的因缘聚合的种子以后就将生出五谷杂 粮及稻果等。那个种子的果, 在那一种子上本来并不存在, 由于能生的原因, 也并非不存 在,原因是,如果先前存在,就不需要因;假设连堪生力都不存在,那么就没有所谓 "因"的含义了。这般分析它的自性,虽然是远离有无等万法的自性,但以虚幻等的方式 会出生, 无欺显现的行相, 这就是缘起的法则。依此道理也可了知, 一切佛陀的此菩提也 是以缘起而生的,如果分析它,则远离成实的有实法自性,如虚幻般出生。

在此修行无上佛道时,首当其冲的一件要事,就是要认识到,何为诸佛菩提正果之无 欺正因。因为只有圆满具足,获得无上菩提的无欺正因,然后去如理耕耘修习,才能获得 十力、四无所畏、十八不共法等硕果累累的丰收佛果。

《菩提资粮论》卷第四云:

「应当畏烦恼. 不应尽烦恼.

当为集众善, 以遮遮烦恼。

以是流转因故, 应畏烦恼, 不应毕竟尽于烦恼。若断烦恼, 则不得集菩提资粮。是故 菩萨以遮制法遮诸烦恼, 由遮烦恼令其无力故, 得集菩提资粮善根。以集善根故满足本 愿,能到菩提。

问:何故不以断灭故灭诸烦恼?

答:











菩萨烦恼性, 不是涅槃性,

非烧诸烦恼, 生菩提种子。

如诸声闻圣人等,涅槃为性,以攀缘涅槃得沙门果故。诸佛不以涅槃为性,诸佛烦恼为性,以菩提心由此生故。声闻、独觉烧诸烦恼,不生菩提心种子,以二乘<sup>4</sup>心种子无流故。是故烦恼为如来性,以有烦恼众生发菩提心、出生佛体,故不离烦恼。

问:若烧烦恼不生菩提心种子者,何故《法华经》中与烧烦恼诸声闻等授记? 答:

记彼诸众生,此记有因缘,

唯是佛善巧,方便到彼岸。

不知成就<sup>5</sup>何等众生,彼中因缘唯佛所知,以到调伏彼岸,不共余众生相似故。而彼 不生菩提心种子者,以入无为正定位故。如经说:

如空及莲华, 峻崖与深坑,

界不男迦柘<sup>6</sup>, 亦如烧种子。

如虚空中不生种子,如是于无为中不曾生佛法,亦不当生,如高原旷野不生莲华。如是声闻、独觉入无为正定位中,不生佛法。

峻崖<sup>7</sup>者,于一切智智城道中有二峻崖,所谓声闻地峻崖、独觉地峻崖。声闻、独觉若有一切智者,则非菩萨二峻崖也。

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> 峻崖:拼音 jùn yá i,高峭、险峻的山崖。





<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> 是涅槃性【大】, 断是涅槃【宋】【元】【明】【宫】

<sup>4</sup> 二乘: 即声闻乘、辟支佛乘也。

<sup>5</sup> 成就【大】,成熟【宋】【元】【明】【宫】

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> 迦柘:拼音 jiā zhè,又云迦柘末尼。玉名。玄应音义二十一曰:"迦遮末尼,旧言迦柘。柘之夜反,此云水精。"慧琳音义三曰:"迦遮末尼,珠宝名也,琨瑶珉玉之类也。"同十八曰:"迦遮,恶宝名也,玉名也。"





-25

深坑者,如丈夫善学跳掷,虽堕深坑安隐而住。若不善学而堕深坑,便死坑内。如是菩萨修习无为,善相应故,虽修无为而不堕无为中。声闻等修习无为,不善相应,则堕无为中。

界者, 声闻系在无为界故, 不复能于有为中行, 是故彼中不生菩提之心。

不男者,如根败丈夫于五欲利不复有利,如是声闻具无为法,于诸佛法利亦无有利。

迦柘者,如迦柘珠,诸天世间虽善修理彼迦柘珠,终不能为鞞琉璃宝。如是声闻虽复 具诸戒学、头多功德、三摩提等,终不能坐觉场证无上正觉。

亦如烧种子者,如被烧种子,虽置地中水浇、日暖<sup>8</sup>,终不能生。如是声闻烧烦恼种子已,于三界中亦无生义。以如是等经故,当知声闻得无为法已,不生菩提之心。]

《维摩诘所说大乘经•佛道品》云:

[于是维摩诘问文殊师利: "何等为如来种?"

文殊师利言: "有身为种, 无明、有爱为种, 贪、恚、痴为种, 四颠倒为种, 五盖为种, 六入为种, 七识处为种, 八邪法<sup>9</sup>为种, 九恼处<sup>10</sup>为种, 十不善道<sup>11</sup>为种。以要言之, 六十二见及一切烦恼. 皆是佛种。"

曰: "何谓也?"

杀生盗邪淫,妄言及两舌, 恶骂不应语,贪嗔与邪见。 此法名十恶,翻此即十善。





<sup>8</sup>暖【大】, 煖【明】

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> 八邪, 佛教用语, 与八正道相对。一、邪见, 二、邪思惟, 三、邪语, 四、邪业, 五、邪命, 六、邪精进, 七、邪念, 八、邪定。

<sup>10</sup> 九恼处:《菩提资粮论》云:"恼中能调伏者,于中有九种恼事,所谓于我作无利益, (1) 已作、

<sup>(2)</sup> 今作、(3) 当作,是为三种。于我亲爱作无利益,(4) 已作、(5) 今作、(6) 当作,复为三种。于我憎嫌与作利益。(7) 已作、(8) 今作、(9) 当作,复为三种。此等皆作恼事。于此九种恼事之中,当自调伏。"

<sup>&</sup>quot;十不善道:《宝行王正论•安乐解脱品》云:





答曰: "若见无为入正位者,不能复发阿耨多罗三藐三菩提心;住有为法凡夫,可以发阿耨多罗三藐三菩提心。譬如高原陆地,不生净妙馨香莲华;卑湿<sup>12</sup>淤泥,乃生此华。如是见无为法入正位者,终不复能生于佛法;烦恼泥中,乃有众生起佛法耳!又如植种于空,终不得生;粪壤之地,乃能滋茂。如是入无为正位者,不生佛法;起于我见如须弥山,犹能发于阿耨多罗三藐三菩提心,生佛法矣!是故当知,一切烦恼为如来种。譬如不下巨海,不能得无价宝珠;如是不入烦恼大海,则不能得一切智宝。"

尔时,大迦葉叹言: "善哉!善哉!文殊师利,快说此语。诚如所言,尘劳之俦<sup>13</sup>为如来种。我等今者,不复堪任发阿耨多罗三藐三菩提心;乃至五无间罪,犹能发意生于佛法,而今我等永不能发。譬如根败之士,其于五欲不能复利;如是声闻诸结断者,于佛法中无所复益,永不志愿。是故,文殊师利,凡夫知报佛恩,而声闻无也。所以者何?凡夫闻佛法,能起无上道心,不断三宝;正使声闻终身闻佛法、力、无畏等,永不能发无上道意。"]

<sup>13</sup> 俦:拼音 chóu,〈名〉同类, 辈。



<sup>12</sup> 卑湿:拼音bēi shī,低下潮湿的地方。