
606 
 

 

     第二个金色童子的公案出自《金色童子因缘经》，经文共十二卷，这里仅取相关因

缘，摘要而述： 

     尔时，世尊与大迦叶尊者均已灭度，阿难尊者仍然住在世间。当时忉利天宫有一天

子，投生在王舍城中一位大商主家中，其妻胎满诞一童子，身有金光，异常艳丽显赫，人

见人爱。童子生时，就有金黄妙衣自然在身，并且口中溢出优钵罗花香。伴随童子的诞 

生，家中降下一场奇妙的衣服雨，所下的妙衣都是金色，又有许多迦尼迦花纷纷从天而降，

这样显现了许多瑞相。  

     后来金色童子渐渐长大，一次被人诬陷犯杀人罪，临刑时，童子遥向阿难尊者至心

祈祷，尊者以神通力救他，并为他说法，童子即时证得初果，又于尊者前出家受戒，证得

阿罗汉果。证果后，金色尊者脱下身衣用作供养、布施，稀奇的是，一衣脱后一衣自然复

生，这样以无量妙衣而做福事。  

     人们目睹这件事，都感叹：金色尊者以何因缘感得此果，莫非长久修行积累的功德？  

     这时，阿阇世王向阿难尊者请问金色比丘的往昔因缘，尊者详细说出往昔因缘：  



607 
 

     过去九十一劫中，有毗婆尸佛出世，有一城市名满度摩帝，城中有一位妙耳商主，

生一童子，具有十八种可厌丑相，身口恶臭，而且他出生时，家中起火，一切财宝化为灰

烬。到丑相童子能走路时，母亲让他独自去讨饭，他不但讨不到饭，反而处处被人追打， 

母子只能忍饥挨饿，随业而住。  

     丑相童子为饥渴苦恼逼迫，心里非常忧愁，自想不知以何罪业所感，今生没有福报，

长相这样丑陋，让人厌弃，这样活着有什么意义，不如自杀了此一生。他决定之后，就爬

上树纵身跳下，身被摔伤，极受苦恼。  

     这时，毗婆尸佛以佛眼观见，就以神通力现在丑相童子面前，佛光照触，痛苦顿消。

童子见佛相好光明，生起了清净信心，就脱下所穿量约一尺的黄色衣服，供养毗婆尸佛，

同时采一茎迦兰腻迦花奉上如来。以佛的威神力，衣服分量正好合于佛身，花也变得大如

车轮，如伞盖般停在佛陀顶上。丑相童子见后，广大净信之心，恭敬愈发增盛，他顶礼佛

足，发大誓愿：愿我将来身有金色，妙衣严身，口中出优钵罗花香，并得成佛！  

     丑相童子发愿时，他的极丑恶相忽然消失不见，转成殊妙端严，身体如金色，又有

金色可爱的衣服自然从空中飘来，披在童子身上，空中纷纷降下迦兰腻迦花、优钵罗花等，

而且空中传出宏亮音声：“奇哉！能于如来所，种植清净布施的可爱种子，最胜的牙茎现

在出生！”  

     这位妙相童子，因为具有殊胜福德，被人民共推为王，享受六万岁，命终转生兜率

天。  



608 
 

     阿难尊者复告阿阇世王：“毗婆尸佛教法中的妙相王，就是今天金色比丘的前身，

往昔他见毗婆尸佛时，以贫穷之身，脱下一小片衣服供养佛陀，供养后又发广大誓愿，由

此在天人当中感受妙乐，不论生在何处，都是身为金色，并有金色衣服自然在身。生时 

天雨妙花，纷纷而降，到如今具足大福德，身有妙衣旋脱旋生，具有各种殊胜妙相。” 

     尔时，一切大众都感叹说：“奇哉！种福果报极为殊胜。奇哉！诸福有大力能。奇

哉！布施深固福田。是故应知，如能种植布施善种，果报不虚。智者们审谛观察如是种福

果报之事，谁人不种清净布施胜田！” 

     《贤愚经》当中有一则金财因缘：  

     当时，佛在舍卫国时，有一位大长者的夫人生了一个叫金财的男孩，长相端正，世

上少见，并且他是握着拳头来到人间的。父母见到他这个样子都很害怕，认为是不吉祥的

恶兆。可是掰开他的小手一看，手里有两枚金钱，父母很高兴，就把金钱取下来，哪知道

孩子的手掌中再次出现金钱，再取下来，还是生出金钱，这样反反复复，取之不尽。 

     等到金财长大成人就向父母请求出家，到佛的住处，礼佛请求：“世尊求您哀悯我，

准许我出家，趣入佛道。”  

     佛说：“好啊，你可以出家。”金财剃除须发，穿上袈裟成为一名沙弥，到年岁临

登坛受具足戒时，他向僧众一一礼拜，两只手只要一着地，就拍出二枚金钱，这样，在每

一处行礼的地方都能拍出金钱。受戒以后，金财很精进，最后证得阿罗汉果。  

     当时阿难问世尊：“金财比丘做了什么福，一生下来，手里就会生钱。”  



609 
 

     佛说：“过去九十一劫时，有一位毗婆尸佛出现在世间教化众生，当时度脱的众生

不可计数。有一次，佛和僧众云游四方，很多富人、长者都来供养饮食。有个靠卖柴为生

的穷人，见到佛和僧众受富人们迎请，心里又欢喜又恭敬，就把自己卖柴仅有的二枚钱， 

供养佛和僧众。佛陀哀悯他，接受了他的两枚钱。”  

     佛接着对阿难说：“这个穷人以两枚钱供养佛和僧众，所得到的福报是在九十一劫

当中，金钱、财宝随心所欲，无有匮乏之时。当时那个穷人，就是今天的金财比丘。所以

即使是没有得圣道的人，也可以在未来得到无量的善果。”  

     下面再讲《大智度论》中的一段公案：  

     往昔，佛住世时，佛和阿难从舍婆提城往婆罗门城的方向去。当时婆罗门城的王是

一个外道，听说佛要来，就立了一条规矩，凡是给佛饮食、和佛一起说话的，罚款五百文

钱。佛入城乞食时，偌大的城市，家家户户都关着门，佛和阿难只能持着空钵，从城里 

出来。（可见众生多么颠倒，不知佛陀功德的人，其实是最可怜的人。）当时，有一个老

仆人，手里拿着破瓦器装着一些发臭的剩饭剩菜，准备倒掉，她见到佛相好庄严，手拿空

钵，就想供养。佛知道她的心意，把钵伸出来乞讨她准备倒弃的饭食。老妇人以一颗清净

的心端来供养佛陀。  

     佛受供之后，对阿难说：“这个婢女因为布施，十五劫当中会在人天二道中享受幸

福快乐，不堕恶道，将来转得男身，出家学道，成就独觉果位。”  



610 
 

     这时佛旁边的一个婆罗门，听到佛这么说，就问佛：“你是净饭王的太子，为什么

为了一点食物就打妄语呢？”一般人无法理解这种不可思议的缘起，所以会认为这是打妄

语。 

     这时，佛吐出舌头覆盖脸部，舌头一直伸到头发的最上端。佛说：“你见过这样的

广长舌打妄语吗？” 

     婆罗门说：“舌头能盖住鼻子，都不会打妄语，何况盖住脸，而且伸到头发的上端，

决定不会打妄语的。”他生起信心后，对佛说：“我今天是不懂小供养为何会得大福报。”  

     佛启发他：“你平时是否见过一些稀奇的事？”  

     婆罗门说：“我有一次行路时，见过尼拘陀树，尼拘陀树的树荫很大，能够覆盖五

百辆车那么大的面积。”  

     佛又问：“树的种子有多大？”  

     婆罗门说：“它的大小相当于芥子的三分之一。” 

     佛说：“谁相信你的话呢？” 婆罗门说：“确实是真的，确实是我亲眼所见，我没

有说谎话。”  

     佛说：“我见这个女人以清净心供佛得到大果报，就像尼拘陀树种子虽小，但生果

却是很大一样。”  



611 
 

     婆罗门听了之后心开意解，向佛忏悔。佛为他说法，他获证初果。这时婆罗门很兴

奋地举手大声高呼：“大家快来呀！甘露门开启了，你们怎么不出门呢？” 

     人们听了之后，都拿五百枚金钱给婆罗门王，请佛受供。国王也废除了那条规则，

和群臣皈依佛陀，佛为他们说法，他们都证得圣果。  

     老妇人对佛供养下劣的饭食，不仅换来十五劫的人天福乐，而且还换来男身、出家

学道、最后证果，所以佛身确实是众生成就大福德藏的所依，是真正的 “福藏根本”。

一切众生，只有开启这个甘露门，只有将自己的心向导师佛陀敞开，才能获得大安乐。 

妙好间饰：又果色身自功德者，以佛指赤铜色等八十随好严饰，故为“妙好间饰”； 

众相花敷：以手足掌千辐轮等三十二相庄严，故为“众相花敷”，譬如鲜花开敷，悦

人心目，三十二相妙花，以八十随好差别花蕊严饰，以此增长所有众生之欢喜。  

《新婆沙论》当中说：  

问：八十随好为在何处？（八十随好在什么地方？） 

答：在诸相间，随诸相转庄严佛身，令极妙好。（八十随好不在其它地方，就在三十

二相的每一相当中，随着诸相，庄严佛的色身，使佛身极妙极好。）  

 问：相与随好不相障夺耶？（相和随好不会相互障碍冲突吗？）  

 答：不尔，相与随好更相显发，如林中花，显发诸树，佛身如是，相好庄严，又如

金山，众宝杂饰。（不会障夺，相和随好互相显发，也就是以随好显发庄严相、在庄严相



612 
 

上又有随好严饰，就好像林中的鲜花显发树木，又像金山以各种珍宝间杂、严饰，使金山

显得极为庄严。） 

弥勒菩萨在《宝性论——功德品》中云： 

见能满足德，是谓三十二， 

依于幻化身，圆满受用身。 

 龙树大士在《大智度论》中说：“佛一切众生中，身色颜貌，端正无比，相德明具，

胜一切人，小人见佛身相，亦知是一切智人，何况大人？（佛陀在一切众生当中，身 色

相貌，端正庄严，无与伦比，佛陀色身相好的功德明显具足，胜过一切梵天、帝释、转轮

王等，连小孩见到佛的身相，也会立即知道这是一切智智的法王，何况大人？）” 

     行境相顺：如是因圆果满之佛身，无论行住坐卧，甚至动一毛孔，无不成为利益众

生。 

     弥勒菩萨在《宝性论——菩提品》中云： 

无漏周遍无灭法，稳寂恒常无迁处， 

佛如虚空诸正士，六根领受真义因。 

见非大种色，听闻纯妙语， 

嗅佛净戒香，品大圣法味， 



613 
 

受定所触乐，证体深理因。 

细思胜义乐，佛如空离相。 

     故谁人见佛，即显现相应其根机意乐之行境，故为行境相顺，“行境”属佛，“相”

为所化相续，“顺”为随顺适合，是就悦意之德而言。 

     在《大智度论》记载这样一则公案：  

     有一次，佛陀进入比丘的房屋，见到一位比丘生病很苦，却无人看护，他卧在床上

大小便，不能正常起居。 

     佛就问他：“你这样苦，怎么无人看护？”  

     比丘回答说：“大德！我的性格很懒惰，别人生病时，我没有看过一次，现在我病

了，别人也不来看我。” 

     佛说：“善男子！我来照顾你。” 

     佛用手抚摩他的身体，一切苦痛当下消除，身心顿时安稳下来。这时，世尊轻轻把

他扶起来，而且扶他到门外，帮他洗澡、穿衣，再慢慢进屋，给他敷好草垫，让他坐好。

像这样的示现，就是行境相顺，随顺病人的心理、想法，体贴关怀无微不至。断尽自我 

执著的人，才能这样与一切法随顺相应，才能这样没有障碍地遍入有情界，这完全是无缘

大慈、同体大悲的流现。这就是佛陀利他的无上境界。 

     见无违逆：又见佛身时，见者绝无心生违逆，故从离过而说“见无违逆”。   



614 
 

二、显现后成办事业分二：一、别说佛前觐见 二、总说  

一、别说佛前觐见  

     【信解欢喜，慧无能胜，力无能屈。】  

     信解欢喜：往诣佛所，有以信心及问难前往二种，其中初者，或为往观，或以宿善

发动，或信解后为供养等，彼者一见如来，当即垢灭信生。对此，以信为因欲见佛者，增

上比丘入定之乐亦不可喻的解脱忧恼大欢喜心，故为“信解欢喜”。欲来问难者，亦至佛

前，不禁战慄，故如日出星光隐蔽，顿息骄慢而获寂静之乐。  

     《高僧传》中记载：净土宗初祖——晋朝的慧远大师神情严肃，凡是想见他的人，

没有不身心战栗的。有一次，一个沙门拿着竹如意，想要供养给大师。但是他到达庐山住

下来以后，一直都不敢自己呈献，最后只有私下把竹如意放好，然后悄然离去。 

     还有一位慧义法师，要去庐山见大师，对大师的弟子慧宝说：“你们这些庸才，都

只是望风推服而已，今天你看看我是如何？”他到了庐山，正赶上大师在讲《法华经》，

每次他想问难时，都是心跳流汗，竟然不敢说话。慧义出来对慧宝说：“此公定然有惊人 

之处。”所以，连后代的高僧都有这种威德，何况万德圆满的佛陀，决定像狮子王一样，

能破一切众生的骄慢，让他们心意柔软而获得寂静。 

     慧无能胜：又如来相续智慧，于一切法无著无碍，故佛智何时亦无能胜。 

     弥勒菩萨在《宝性论——菩提品》中说： 



615 
 

灭烦恼习气，是故为无漏， 

无著无碍故，许智是周遍。 

     譬如，提婆达多各处收集碳灰，及释迦大名从劫毗罗城逐户索要一把大米，一一记

下处所姓名，同米放入袋中，令象驮至佛前，问属何人何处，佛陀一一回答，无不知见，

决无差错，故谓“慧无能胜”。  

     如《抛石经》云：“譬如有一大海，深达八万由旬，广阔无量，以等量墨块投入，

令海水悉成墨汁。复以山王置于海中，海面上下各八万由旬，山王四面悉以金银珠宝合成，

四方复有四大部洲，如是尽成纸张。大地所有树木草干，作成笔管，四洲众生皆共书写，

直至墨干笔枯，如是于长老舍利子点滴智慧亦难描述。若有智慧如舍利子者，遍满三千大

千世界，其智总和，亦不能比如来智慧，百分千分不及其一，算数譬喻所不能及。”  

     力无能屈：不但佛陀相续具有无边智慧，如来身力等其余所有之力亦皆无上无比，

故以十方三世何人亦不能夺，此即是“力无能屈”。对此，有将“力”解释为十力或身力，

实际十力仅是以所缘划分而已，均为智慧之力，又不但指身力，亦定须包括神变等力。如

来身力虽为广大无量，此处仅略作表示而说：  

     往昔，世尊在多恶蚕之地的森林中暂住，当地力士请佛应供，拘尸那城与那提城之

间的道中，有块巨石，高十五庹，宽七庹半，力士们心想：应将道中巨石挪开，不仅请佛

应供便利，我们也会声誉鹊起。  



616 
 

     拘尸那城的力士们聚会后，有些将数百只牛、马、骆驼、小象、大象赶至石旁；有

些用绳将石捆住；有些架云梯，用菟丝草绳等缠绕，拉动巨石；有些以铁犁锄出石底；有

些挥斧劈石；有些揳入铁钎，想把石头撬开，人与牲畜来来往往，亦有依仗药咒之力欲将

巨石摧为粉末，但巨石却岿然不动，人们因此而疲倦。  

     此时世尊莅临，人们喜迎世尊。  

     世尊安住一处后，问道：“你们辛苦吗？”  

     力士们述说：“连续二十九日，未能让巨石移动，人很疲倦。”  

     世尊说：“是否想把巨石挪至它处？”  

     人们回答：“是的，世尊！”  

     世尊走到巨石前，以右脚拇指举起巨石，还以手接，安置在右掌之中。世尊沉思片

刻，顺手一抛，便抛至梵天世界，巨石顷刻无影无踪，所发声响令人惊怖。  

     世尊说：“不必畏惧！”  

     随着巨石呼啸而去，空中出微妙音，其音演畅“诸行无常、诸法无我、涅槃寂静”。

不久，石头从天返降，落于世尊掌上，世尊吹令碎末，再撒向四方，碎末纷纷飘落。  

     世尊了知力士无石将会不悦，便将碎末复合如初，放置它处。  



617 
 

     力士们叹未曾有，问道：“如是举指之力，为如来父母所生之力，或神变力与修习

力？”  

     佛言：“此为父母所生之力，出生无常等妙音是神变力，以佛吹气令石成粉，又复

还原置于它处，则是修习之力。”  

     力士又问：“父母所生之力，量有几何？”  

     佛言：“先以十人力如一凡牛力，依次，十凡牛力如一青牛力，十青牛力如一小象

力，十小象力如一大象力，十大象力如一青象力，十青象力如一赤象力，十赤象力如一白

牙象力，十白牙象力如一宾陀山象力，十宾陀山象力如一香象力，十香象力如一力士力，

十力士力如一大力士力，十大力士力如一猛象力，十猛象力如一章住罗夜叉力，十章住罗

夜叉力如一半那罗延力，二半那罗延力如一那罗延力，三百二十那罗延力，即是如来父母

所生之力。如来节节之中，都有那罗延力自然而生。”  

     下面再引经典，继续宣说如来父母所生之力。在《集一切福德三昧经》上说： 

     尔时，在毗耶离大城当中，有一位大力士，名叫净威德，他成就了大力，南阎浮提

的所有众生，没有和他力量相等的。听说沙门瞿昙成就了十力那罗延身，他就想：我要去

看看沙门瞿昙，他怎么能比得上我呢？到了佛那里，一见到佛，就获得大信心的安乐， 

他礼佛双足，一心仰视着佛陀。佛想调伏这个人，就对目犍连说：“我往昔做菩萨时比赛

力量曾经用过的那支箭，你去把它取过来。”  

     目犍连问佛：“那支箭在哪里呢？”  



618 
 

     这时世尊从右脚放光，光明遍照到三千大千世界之下的大金刚轮。当时的箭就射到

那个地方，还在那儿睡大觉。  

     佛告诉目犍连：“你见到箭没有？”  

     目犍连说：“我见到了。”  

     佛告诉目犍连：“你去把它拿来。”  

     目犍连直接下到大金刚轮，在像手臂一屈一伸那样短的时间当中，就返回来，把箭

交给如来。 

     佛说：“这只是父母所生之力，还不是神通力。如果以神通力的话，这支箭就要飞

过无量无边的诸佛世界。” 

     又如《广大游戏经》宣说技能时云： 

金刚围绕须弥王，并及十方诸余山， 

佛手尚能揉为末，无实人身有何奇？ 

     《佛本行经》上说：悉达多太子和释迦种姓的人一起相扑。太子一下子把他们全部

扑倒，而太子的身体没有任何损伤。又有一次，所有释迦族的人同时扑向太子，太子只用

手一触，他们就全都倒在地上。这时，观众都生起稀奇之想，连虚空中的无量诸天都同 

声赞叹：  



619 
 

十方一切世界中，所有勇健诸力士， 

悉皆力敌如调达，不及太子圣一毛。 

     十方一切世界当中所有勇武健壮的力士，他们的力量都可以与提婆达多匹敌，但是

即使他们联合起来也比不上太子一毛的力量。  

大人威德力无边，暂以手触皆倒地， 

圣者威神力广大，汝等云何欲比方。 

     大人的威德力无有边际，暂且用手指触一下，就全部翻倒在地，所以圣者的威神力

极为广大，你们这些凡夫人为什么要与圣者比试呢？  

假使不动须弥山，大小铁围甚牢固， 

并及十方诸山等，一触能碎如微尘。 

     假如将坚固不动的须弥山，以及周围很牢固的大小铁围山，连带十方所有的山峰等

都合在一起，太子只须手指一触，就能全部碎为微尘。  

铁等强鞭金刚珠，及以诸余一切宝， 

大智力能末如粉，况复扑此少力人。 

     连铁等、强鞭、金刚珠，以及其余一切宝贝，以太子的大智力都能够碎如粉末，何

况扑倒这些力量极小的人呢？  



620 
 

     诸天这样说完偈颂之后，就用种种天花散在太子的身上，在虚空中隐身不现。  

     当时净饭王得知太子所有的技能都胜过一切人，并且又亲眼见到，所以非常欢喜，

下令叫来白象，以璎珞庄严，让太子乘骑，以示庆贺。  

     在这头白象要出城门时，提婆达多从城外进来，见到白象，就问别人：“这头大象

是谁叫来的？准备到哪里去啊？”旁边的人说：“是准备出城，让悉达多太子乘骑。”提

婆达多听后心生嫉妒，就用左手抓住象鼻，右手击打象的额头，白象马上摔倒在地，滚 

了三滚就死掉了。白象尸体躺在地上，塞住城门，整个道路都被堵塞，不能通行。这时有

一个叫难陀的童子，来到城门口，知道这件事后，就用右手抓住象的尾巴，拖离城门有七

步远的距离。  

     太子听说后，就问：“是谁把象牵离了城门？”人们说是难陀。太子说：“好啊，

难陀做了一件好事。”然后太子又想：提婆达多、难陀这两个人，虽然能展示自己的气力，

但是象的身体很大、很粗壮，以后腐烂发臭会熏染城门。想到这里，太子来到城门外，用

左手把象举起，右手托住底部，从虚空中，把象抛到城外，象的身体越过七重城墙、七重

沟堑，在离城很远的地方坠地，坠落的地方变成一个大坑，就是今天人们相传的象堕坑。  

     这时无量百千的众生都一时赞叹：稀有奇特，未曾闻见。他们说偈： 

调达築煞白象已，难陀七步牵离门， 

太子手擎在虚空，如以土块掷城外。 



621 
 

     （提婆达多虽然能够打死白象，难陀呢，也能够把白象牵离七步，但是无法与太子

相比，太子用手擎起白象，将白象抛离在虚空中，可以象摔土块一样扔到城外。）” 

     以上这一段经文也是描述如来父母的所生之力。 

 

 

 

      

 

 

 

 

 


