
36 
 

译者简介： 

 

     义净三藏：（公元 635 年～公元 713年）唐朝人，河北涿县人，一说齐州（山东历

城）人，俗姓张。字文明。十四岁出家，后到印度求法，在那烂陀寺求学十一余年，回国

时从印度带回很多经典，在长安、洛阳等处进行翻译。义净三藏的译作很多，如《入定不

定印红》、《根本说一切有部百一羯磨》、《根木说一切有部毗奈耶颂》、《根本说一切

有部毗奈耶杂事摄颂》、《根本萨婆多部律摄》等，他是中国佛教史上四大翻译家（鸠摩

罗什、真谛、玄奘、义净）之一，在翻译佛经方面作出了巨大贡献。他的传记在《大唐西

域求法高僧传》及宋《高僧传》里有比较详细的记载，义净法师当年在那烂陀寺求学时住

过的房屋遗址至今还在。 

立意西行： 

     义净七岁时，父母送他入齐州西南四十里的土窟寺，从严父般的善遇法师和慈母般的

慧智禅师两位法师学习佛法。善遇法师博学多能，精通佛经，对六艺（礼、乐、射、御、

书、数。）、天文、地理、阴阳、历算亦有很深的研究。慧智禅师研习《法华经》数十

年，造诣极深。在他们的教导下，义净掌握了丰富的文化知识，在佛学方面也打下了坚实



37 
 

的基础。贞观二十年（公元 646 年），善遇法师去世，义净就跟慧智禅师学习，把精力集

中于佛教内典的修习，“昼夜勤六时而不倦，旦夕引四辈而忘疲”。贞观二十二年，义净

受具足戒，正式出家为僧。数载勤学，义净学业大进。慧智见他天资聪颖，前途无量，遂

劝他出外求学。义净辞别土窟寺，来到佛教中心洛阳、长安。 

     在东都洛阳，义净修习《对法》、《摄论》诸经，佛学水平又有提高。但其时佛教各

派纷争，观点歧异，典籍的记载与解释亦互不统一，故义净在学习中产生各种疑问。于是

他又来到长安，学习了《俱舍》、《唯识》等经，但胸中疑问不减。为祛蔽解疑，义净认

为必须赴印度取经求法。所谓：“愿效先贤行大事，去佛国土取经书。” 

     咸亨元年（公元 670 年），他在长安结识了并州的处一法师、莱州的弘祎法师，众人

志同道合，相约赴印度取经。当时往印度的道路主要有三条，陆上的“丝绸之路”因西域

动乱而阻隔不通，吐蕃道则不仅道路艰险而且常受唐蕃关系的影响。相对而言，海路较为

通畅。唐朝强大富庶，南亚、西亚诸国纷纷前来贸易，海舶云集广州诸地，搭乘商船赴印

度求法取经成为义净诸人的一致选择。计议已定，遂相约离京东下，处一因母年高而罢，

弘祎至江宁而止。义净等途经丹阳时，又有玄逵加入。咸亨二年（公元 671 年），义净坐

夏扬州。秋，接受龚州（今广西平南）冯孝诠的邀请，同达广州。冯孝诠及其家人皆笃信

佛教且家资雄厚，他们敬佩义净西天取经的志向，遂资助西行费用，冯孝诠并与波斯船主

商定，许义净等人附船前往印度。其时的广州，万商云集，是唐朝南方海上交通的中心，

港中停舶着婆罗门（印度）、波斯（伊朗）、狮子国（斯里兰卡）、大食（阿拉伯）等国

的船只，这些海船一般形体较大，船身往往有六七丈，符合海上航行的要求。义净深知此

去印度的艰难，遂在等船期间返回齐州，向慧智禅师等故乡师友告别。再回广州，同行者

唯有门人善行，其他人均因故罢退。佛心师志，信愿行。 



38 
 

义净法师当时的心情可以从他写下的《求法诗》中得知，诗云： 

晋宋齐梁唐代间，高僧求法离长安。 

去人成百归无十，后者焉知前者难！ 

路远碧天唯冷结，沙河遮日力疲殚。 

后贤若不谙斯旨，往往将经容易看。 

取经求法： 

     海船出广州后，经二十天左右，义净到达室利佛逝（今苏门答腊或印尼）。这里的地

理位置十分重要，是中国通往印度的海上要道。义净在此地居住半年，习声明（音韵

学）。其间唯一的同行弟子善行因病无法前行，被迫回国。 之后义净只身继续前行，于

咸亨三年（公元 672 年）五、六月间到马来半岛南端的末罗瑜国。由末罗瑜再经羯荼国，

到达裸人国，西北行半个月后到达耽摩立底。耽摩立底为东天竺的南界，义净在此居住一

年有余，从僧人大乘灯禅师学习梵语。大乘灯禅师原籍爱州（今越南清化），幼时随父母

迁往杜和罗钵底国（今泰国湄南河下游），后出家，到长安从玄奘受具足戒，在乘船前往

印度途经耽摩立底时被强盗劫掠，被迫滞留十二年。耽摩立底（塔姆卢 Tamluk 印度东部

重要港口，今加尔各答）虽距中天竺的那烂陀寺不很远，但途中常有强人出没，很不安

全。他们等到一个机会，随同几百名商人结伴前往中天竺。不幸的是义净途中染病，“身

体疲羸”、“孤步险隘”，落在众人后面，又遭强人打劫，受尽凌辱，几乎丧命，但义净

还是坚持到底。 

     正所谓： 

假使热铁轮，于汝顶上旋， 

终不为此苦，退失菩提心。 



39 
 

     后又因大乘灯禅师的救助，终于赶上了大队，来到了朝思暮想的那烂陀寺。到达那烂

陀寺后，义净又北行至毗舍离国（义译称：广严城），再西北行至拘彝那竭，又西南行到

波罗奈城（梵文 Varanasi 瓦拉纳西）东北的鹿苑鸡岭，此后重回那烂陀寺，向著名僧人

宝师子论师和智月论师等学习经典，研究瑜伽、中观、因明、俱舍论等学。 

     正所谓： 

人身难得今已得，佛法难闻今已闻， 

此身不向今生渡，更向何生渡此身？ 

     义净法师在那烂陀时就进行了佛教经典的翻译，所谓：‘结集于西域，翻译传东

土。’同时考察印度佛教教规和社会习俗。前后十一年，兢兢业业，锐意进取。大约在垂

拱元年（公元 685 年），因得知玄逵法师圆寂的消息而准备回国，义净乘船离开印度东

归。垂拱三年，他到达室利佛逝，停留二年有余（有说八年之余），专心从事翻译和著

作。为了得到纸和笔，曾于永昌元年（公元 689 年）随商船回到广州，得到贞固律师等人

的帮助后，又于当年十一月返回室利佛逝。当时因唐朝政局的紊乱，义净法师担心经书被

毁，所以就留在室利佛逝翻译佛经，由贞固校对。 

     可谓： 

大时代需明大是非，大劫难需养大慈悲， 

大无明需要大智慧，大动乱需要大忏悔。 

     天授二年（公元 691 年），义净派遣大津将著作及新译的佛经送回国。武周证圣元年

（公元 695 年），义净与弟子贞固、道宏离开室利佛逝回国。 

译经事业： 



40 
 

     武则天对义净的归来十分重视，不仅派出使者前往迎接，而且亲自率上万众到洛阳上

东门外迎接，并赐予他“三藏”之号，诏命义净住在洛阳佛授寺，此时义净法师已经年迈

61 岁。此后，义净先后在洛阳延福坊大福先寺、西京长安延康坊西明寺、东京福先寺、

长安荐福寺等寺院翻译佛经。先天二年（公元 713 年）正月，在长安荐福寺经院圆寂，享

年七十九岁。葬于洛阳北原上，建有灵塔。乾元元年（公元 758 年），以塔为中心，建立

了金光明寺。 

     义净毕生从事佛事活动，特别在译经和著述方面花费了大量心血。他的译经活动大致

可以分为三个阶段，第一阶段自入抵印度那烂陀寺至室利佛逝返国前，他试译了《根本说

一切有部毗奈耶颂》、《一百五十赞佛颂》。第二阶段是回国后至自主译场之前，主要是

整理原来的译著，并参加于阗三藏实叉难陀法师主持的《八十华严经》的翻译。第三阶

段，在则天久视元年（公元 700 年）以后义净自设译场，亲自翻译佛经，先后在洛阳、长

安诸寺译出的佛经有几百卷之多。义净的翻译活动得到了当时朝廷和僧众的大力支持。在

福先寺、西明寺译《金光明最胜王》等二十部佛经时，印度沙门阿儞真那，中国僧人波

仑、复礼、慧表、智枳、法宝、法藏、德感、胜庄、神英、仁亮、大仪、慈训等分别为证

梵文义、笔受、证义，朝廷的成均（即国子监）和太学助教许观监护，译文经缮写后进呈

朝廷。武则天十分高兴，武则天效仿唐太宗御赐给玄奘译完《瑜伽师地论》时所写的《大

唐三藏圣教序》，当义净法师译完《入定不定印红》时武皇亲制《圣教序》，对义净的功

业大加称赞。中宗神龙元年（公元 705 年），义净在东都洛阳翻译《孔雀王经》、在大福

先寺译《胜光天子》等经时，兵部侍郎崔湜、给事中卢粲润文正字，秘书监驸马都尉杨慎

交监护。景云元年（公元 710 年），义净在大荐福寺译《浴象功德经》等二十余部佛经

时，吐火罗（今阿富汗）沙门达磨末磨、中印度沙门拔弩、罽宾（今克什米尔地区）沙门



41 
 

达磨难陀、东印度居士伊舍罗、沙门惠积、文纲、惠诏、利贞、胜庄、爱同、思恒、玄

伞、智枳等中外僧人为证梵文、证梵本、读梵本、证义、笔受、证译，而修文馆大学士李

峤、兵部尚书韦嗣立、中书侍郎赵彦昭、吏部侍郎卢藏用、兵部侍郎张说、中书舍人李又

等二十余人次文润色，左仆射韦巨源、右仆射苏环监护、秘书大监嗣虢王邕同监护。景云

二年（公元 711 年），在大荐福寺译《称赞如来功德神咒》等经时，太常卿薛崇嗣监护。

中外名僧参加助译、朝廷名臣润色，使得翻译活动得以顺利进行，义净发挥了关键作用。

义净不仅精通汉文、梵文，又有在印度生活了十几年的经历，而且又经过试译、助译的实

践锻炼，因此翻译起来得心应手。尽管如此，义净在翻译过程中依旧兢兢业业，一丝不

苟，他坚持直译的特点，在原文下加注说明，订正译音译义，介绍产物制度，在语译方

面，区分俗语雅语，又常在意译汉字下标出四声和反切，以求得准确的发音，因此在总体

上他继承了玄奘的翻译特点，同时也有自己的独创之处，这一切使义净的译作达到了很高

的水平。 

     义净译经，据《开元释教录》卷九所载有以下各部：《金光明最圣王经》十卷、《能

断金刚般若波罗蜜经》一卷、《佛为难陀说出家入胎经》二卷、《入定不定印红》一卷、

《药师琉璃光七佛本愿功德经》二卷、《弥勒下生成佛经》一卷、《佛为胜光天于说王法

经》一卷、《浴象功的德经》一卷、《数珠功德经》一卷、《观自在菩萨知意心陀罗尼咒

经》一卷、《曼殊室利菩萨咒藏中一字咒王经》一卷、《称赞如来功德咒经》一卷，《大

孔雀咒王经》三卷、《佛项尊胜陀罗尼经》一卷、《庄严王陀罗尼咒经》一卷、《香王菩

萨陀罗凡咒经》一卷、《一切功德庄严王经》一卷、《拔除罪障咒王经》一卷、《善夜

经》一卷、《大乘流转诸有经》一卷、《妙色王因缘经》一卷、《佛为海龙王说法印经》

一卷、《无常经》一卷、《八无暇有暇经》一卷、《长爪梵志请问经》一卷、《譬喻经》



42 
 

一卷、《略教诫经》一卷、《疗痔病经》一卷、《根本说一切有部百一羯磨》十卷、《根

木说一切有部毗奈耶颂》五卷、《根本说一切有部毗奈耶杂事摄颂》一卷、《根本萨婆多

部律摄》二十卷、《能断金刚般若波罗蜜多经论颂》一卷、《能断金刚般若渡罗蜜多经论

释》三卷、《因明正理门论》一卷、《成唯识宝生论》五卷、《观所缘缘论》一卷、《掌

珍论》一卷、《取目假设论》一卷、《观总相论领》一卷、《止观门论颂》一卷、《手杖

论》一卷、《六门教授习定论》一卷、《法华论》五卷（佚）、《集量论》四卷（佚）、

《一百五十赞佛颂》一卷、《龙树菩萨劝诫王颂》一卷。 

    以上是义净三藏翻译的经、律、论等。他还写了五部书：《大唐西域求法高僧传》二

卷、《南海寄归内法传》四卷、《别说罪要行法》一卷、《受用三水要法》一卷、《护命

放生轨仪》一卷。 

以上共计六十一部二百三十九卷，从数量上比玄奘还少得多,不过玄奘翻译的时间是十

九年，而义净只有十二年。义净为法献身的精神与玄奘如出一辙，是以宋《高僧传》作者

赞美说他“传度经律，与奘师抗衡”。 

学术贡献： 

     义净的西行和翻译佛经活动对唐朝的佛学产生了很大影响。印度归来时，义净除了带

回近四百部合五十万颂佛经外，还带回金刚座真容一铺，舍利三百粒，这些都成为中国宗

教界的瑰宝。所译佛经以律籍为主，其中特别是根本说一切有部体例范围都较完备。另外

如《集量》、《法华》等也很重要。除律部外，他也重视瑜伽一系的学问，他认为“所云

大乘，无过二种：一则中观，二乃瑜伽……瑜伽则外无内有，事皆唯识”。他译出的佛经

中也有瑜伽系的内容，同时适应当时崇尚密宗的风气，还译出了《金光明经》及一些陀罗

尼经，有的还附有密宗源流的资料，这些都丰富了唐朝的佛学典籍。 



43 
 

     在义净的译经中，密教经典占有一定数量，这可能与当时印度密教盛行有关。其次是

律部的译典，而且全部是根本说一切有部的典籍，这是因为义净在出国前就重视戒律，研

究过法砺和道宣二人有关律部的著述，所以去那烂陀寺后，留心收集律部梵本带回国内，

作为其翻译重点。中国佛教界拥有系统的根本说一切有部律典，应归功于义净。 

如云： 

戒为一切菩提本，应当一心持净戒。 

龙猛菩萨亦云： 

众德依戒住，如地长一切。 

所谓律即： 

诸恶莫作，诸善奉行， 

自净其意，是诸佛教。 

     跟从义净三藏译经和求学的僧人很多，他很赏识的有崇庆、崇勋、元廓、玄秀、玄

睿、惠神等，跟随身边的有崇俊、玄晖、昙杰、宝严等，远在各地的有法明、敬忠等，这

些弟子的佛学观点都受到义净的影响。 

     除了在佛学和翻译方面的贡献外，义净在地理、外交方面也很有功绩。他在归国途中

逗留室利佛逝时，写出了《南海寄归内法传》、《大唐西域求法高僧传》等书，这些著作

记述了前往印度的僧人，其中二十余人从吐蕃道去印度，三十余人经广州出海去印度，这

样海陆两途的情况在书中都有了记录。 

     《大唐西域求法高僧传》，以僧传的形式记述了唐初从太宗贞观十五年（公元 641

年）以后到武后天授二年（公元 691 年），共四十余年间，57 位僧人（包括义净本人，

也包括今属朝鲜的新罗、高丽，今属越南的交州、爱州等地的僧人）到南海和印度游历求



44 
 

法的事迹。书后附《重归南海传》，又记载武后永昌元年（公元 689 年），随义净重往室

利佛逝的四位中国僧人的事迹。这部书在内容和结构上非常有特色。 

     《大唐西域求法高僧传》没有采用传统的僧传模式，而是按 57 位僧人出行时间的先后

总为一传，分别叙述他们的籍贯、生平、出行路线、求法状况。多叙述简略，有的仅三十

余字，比如木叉提婆篇、慧琰大师篇。只有少数的几位僧人着墨较多，比如玄照法师、道

琳法师等。着墨多少可能与义净掌握的资料多寡有关。但无论详略，其叙述总是按照籍

贯、生平、出行路线、求法状况的顺序下来，无则缺省。依此看来，该书似乎是一部“行

状”的集合。据清人吴曾祺的《文体刍言》解，“行状，汉时只谓之状。自六朝以后则谓

之行状。所以述死者之行谊及其爵里、生卒年月，为乞人撰文而作。”这种行状多赞美之

词，或者说，有褒无贬。由此观本书，行文上确有行状特色。以着墨最少的两位僧人为

例。卷上的《交州木叉提婆师》全文，“木叉提婆者，交州人也。不闲本讳。泛舶南溟，

经游诸国。到大觉寺，遍礼圣迹。于此而殒，年可二十四五矣。”另，卷上的《交州慧琰

法师》全文，“惹琰法师者，交州人也。即行公之室郦。随师到僧诃罗国，遂停彼国，莫

辨存亡。”由文中标注的下划线，很清楚地看到叙述对象的籍贯、卒殁生平、出行路线、

求法状况等。这是书中最简单的描述，着墨较多的僧人只是在此基础上加了详细的出行路

线，求法过程及所求经卷，生平成就等。 

     但该书不仅仅是“行状”的集合，它还有着自己独特的编排手法与结构。这将在下文

中详为论述。义净只是通过这种看似简单的“行状”手法，真实而清晰地反映了唐初求法

僧的情况。 

     陆路的情况中对尼婆罗（今尼泊尔）多有记载，玄会等僧人就是从尼婆罗返回唐朝，

而客死旅途的。至于书中记录的海道情况尤显重要，由于玄奘的《大唐西域记》记载了陆



45 
 

路的所见所闻，法显的《佛国记》详于陆路而略于海路，因此义净记述的有关南海各地的

情况，就成为关于南海各地的最早历史地理材料，为各国研究历史、地理和外交者所重

视。书中有关印度的珍贵史料，其中对医学记载颇多，如《南海寄归内法传》第二十七章

就讲到印度传统的医学——“八医”，并指出“西方药味与东夏不同，互有互无，事非一

概”。第二十八章专讲印度进药的方法，其中提到印度人患病时常用少食的方法来治疗，

这颇具科学性。还有关于印度人的卫生习惯，如沐浴、食前洗手、散步等。 

     “观夫自古神州之地，轻生殉法之宾，显法师则创辟新途，奘法师乃中开王路”，这

是义净对法显、玄奘功绩的评价。其实在探险、求法、翻译，著述等方面，义净正是继法

显、玄奘之后最有贡献的代表人物。 

      

     古德云： 

佛在世时我沉沦，佛灭度后我出生， 

忏悔此身多业障，不见如来金色身。 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


