
58 
 

二（以谦虚方式教诫理当听受）分二：一、以词句而谦虚；二、以意义而谦虚。 

一、以词句而谦虚： 

随何木等雕佛像，诸有智者咸供养， 

纵使我诗非巧妙，依正法说勿当轻。 

     无论是什么材料做的佛像，比如木头雕刻的佛像，虽然不如黄金、白银做的佛像那

样高贵，但它毕竟是佛的代表身像，所以智者一定会供养。以此为喻，龙树菩萨谦虚地

说：我写的这部《亲友书》，虽然诗词并不巧妙，不太悦耳，但所依靠的是真正的佛法，

所以希望国王你不要轻视，不要觉得没什么好看的就弃于一旁。  

     此为谦虚词。因为若一地菩萨作的诗词不巧妙，那谁作的会更巧妙呢？难道凡夫所

作的诗词会很巧妙吗？那是不可能的。正如寂天菩萨在《入行论》开头说： 

此论未宣昔所无，诗韵吾亦不善巧， 

是故未敢言利他，为修自心撰此论。 

     在座的四众弟子！我的汉语水平虽不是很高，表述得也不好，但我是依靠龙树菩萨

的金刚语来宣讲，所以你们也应该恭敬，不要轻视。因为木头所做的佛像，也应恭敬，那

么我所说的语言虽不太悦耳好听，但宣说的是佛菩萨金刚语的缘故，所以在座者应该好好

听受。 

    《劝发诸王要偈》云： 

如以众杂木，造立如来像， 

智者恭敬礼，依佛故尊视； 

我今以非辩，光宣真实藏， 

慧者应信乐，依法听所述。 



59 
 

    《龙树菩萨为禅陀迦王说法要偈》云： 

譬如刻画造佛像，智者见之宜恭敬， 

我依如来说正法，大王亦应深信受。 

《亲友书》 

佛像纵然以木雕，无论如何智者供， 

如是我诗虽拙劣，依妙法说勿轻蔑。 

     龙猛菩萨以比喻说：纵然是木头雕刻的佛像（大乘经典说第一尊佛像就是木雕

的），无论檀香木、沉香木，还是烂木、朽木，甚至泥巴做的、纸上画的、石头刻的，不

管它的质量如何、造型是否标准，只要是佛像，智者都会恭敬顶戴、顶礼膜拜。 

     作为一个佛教徒，哪怕在瓦片上、白纸上、泥土上看到佛像，也会马上去顶礼，把

它放到干净的地方。不仅是佛教徒，有智慧的世间人看到佛像也不敢踩，因为它毕竟是佛

的代表身像。供养佛陀的身像，这个功德不可思议。 

     《圆觉经》云：“若佛灭后，施设形像，心存目想，生正忆念，还同如来常住之

日。”佛陀灭度之后，人们若造佛像，对其存有感恩心或信心，经常去忆念，跟佛陀在世

没什么差别。 

     所以我平时与别人结缘时，经常送一些释迦牟尼佛像，因为这样的殊胜身像很难遇

到，哪怕以邪见看一眼，也有无上的功德。 

     经云： 

若以一华，散虚空中， 

供十方佛，乃至毕苦， 

其福无尽。 



60 
 

     有人若以恭敬心，在十方诸佛前撒一朵花供养，此功德乃至轮回未空之前也不会穷

尽。 

《华严经》亦云： 

见闻供养佛善根，无量福德递相增。 

《入行论——智慧品》云： 

供养无心物，云何能得果？ 

供奉今昔佛，经说福等故。 

供以真俗心，经说皆获福， 

如供实有佛，能得果报然。 

《绕塔功德经》云： 

若人清净心，供养住世佛， 

灭后之遗塔，功德无差别。 

《波斯匿王请问经》云：“不论对佛塔或是佛像礼拜还有触碰额头，此人将来会变成

殊胜的宝器，而受天神及众人的尊敬。” 

 因此对于佛陀的身像，智者一定会恭敬的。这是龙猛菩萨的比喻。 

     同样的道理，龙猛菩萨谦虚地说：我所造的《亲友书》，词句上虽然拙劣晦涩，没

有华丽的辞藻，不像马鸣论师赞佛功德的《三十四本生传》、善自在王阐述佛陀因地的

《如意藤树》，在印度诗学中那么出名。但依靠佛陀所宣说的妙法，乐行国王你也不要认

为它一无是处，随随便便毁谤、放弃。 

     这种谦虚的美德，许多圣者都具备，寂天菩萨在《入行论》中也说：“诗韵吾亦不

善巧，是故未敢言利他。”其实，如果圣者的词句不美，我们凡夫人的词句就更不用说



61 
 

了。各位一定要明白，即便一个法师讲法时用词不太优美，但只要以善妙的心、没有名闻

利养的心宣说妙法，我们就应该以恭敬心、欢喜心来欣然接受。因为他依靠的是佛法，是

佛陀所宣讲的教言，不管从谁的口中讲出，都是无价之宝。麦彭仁波切的教言中有一个

《老狗吐金》，他谦虚地将自己喻为老狗，说他口里吐出的是黄金般的佛法。 

     其实我的汉语水平也不高，表达得也不好，有时候说出的道理，实在让大家笑话。

但我所讲的法全是佛陀传下来的殊胜教言，通过不通顺、层次不分明的语言来跟大家交

流，倘若你们能对佛法生起正知正见，那也是有意义的，对我的评价和看法倒不重要。我

之所以给别人大胆地开示，并不是因为自己如何了不起，这种念头连梦中也没有产生过，

别人不了解尚且情有可原，自己是最了解自己的。你们很多人听闻佛法，不要因为听了多

少时日，就已经满足了，同时也不能随意轻毁，一定要有恭敬心。 

     印光大师说：“欲得佛法实益，需向恭敬中求，有一分恭敬，则消一份罪业，增一

份福慧。” 

     没有恭敬心，佛法是得不到的。在听闻佛法的行列中，一个人是否能得到利益，从

他的行为和神情也看得出来。假如他的行为非常如法，上课时恭敬谛听，那么佛法对他肯

定有利；如果摆出傲慢的样子，讲最殊胜的法时，他也觉得索然无味，那傲慢的铁球上不

可能住留功德的水珠。（对特别傲慢的人，我平时喜欢点名考他，有些人连最简单的东西

都不懂，行为却“超过”了所有的人。）一个人听法和不听法，从行为上可以一目了然。

且不说长达几十年，仅仅是一两个月听闻佛法，他的相续和行为也会有明显转变。 

     因此，听受佛法的过程中，要对上师三宝有一种景仰心、恭敬心，内心中深深地明

白：我们水泡般的不净身体，能遇到如意宝般的正法，这个机会极其难得，千万不能错

过，一定要得到解脱窍诀而离开丑恶的轮回，利益无量无边的众生！ 



62 
 

二、以意义而谦虚： 

王虽先解如如教，更闻佛语增胜解， 

犹如粉壁月光辉，岂不鲜明益姝妙？ 

     国王，虽然你以前已经理解通达了如来的许多教法，如果你继续听闻，则对增上你

的信心、大悲心与智慧会更加起到促进的作用。我现在所宣说的是佛的教言，你再仔细听

闻，则会更加增上对佛法的胜解。比如白色的墙壁，其色彩本来已经很鲜明，如果再映上

十五夜晚晈洁的月光，那它的色彩难道不是更显得鲜明和美妙吗？同样，在座的各位，你

们本来对佛法已经有所通达，如果再听一听龙树菩萨的教言，则也会如粉壁上照射皎洁的

月光一样，智慧更为明利增胜。  

《劝发诸王要偈》云： 

大王虽数闻，如来梵音说， 

胜悟由多闻，屡闻则深信， 

如日照素质，岂不增其鲜？ 

    《龙树菩萨为禅陀迦王说法要偈》云： 

汝虽先闻牟尼言，今若听受转分别， 

犹如华池色清净，月光垂照逾晖显。 

《亲友书》 

于大能仁之众教，王汝虽先已精通， 

犹如石灰依月光，岂非较前更美妙？ 

     龙猛菩萨是佛陀亲自授记的大德，他的智慧远远超过乐行国王，但为了提醒后学者

拥有超群智慧也要谦虚，同时以善巧方便摄受国王，他在这里说：对大能仁佛陀调伏一切



63 
 

烦恼的三藏教言，乐行国王您虽已通达无碍，（我没有找到乐行国王的具体简介，但据有

关史料记载，他是非常虔诚善良的君主，也是一位佛教徒。他曾依止过龙猛菩萨为主的诸

多上师，对佛法的教义相当精通，不像现在的个别君主一样，只会抽烟、喝酒、贪污、做

非法事，不要说对佛教一无所知，就连世间高尚道德也不了解。）可是我通过书信方式给

你传讲《亲友书》，并不是没有必要的。 

     佛陀的教诲具备初善、中善、后善，就像《随念三宝经》中所说：不管是哪一个众

生，最初如理听闻佛法，就能断除相续中的烦恼，种下殊胜善根，这是一切功德的源泉，

此为“初善”；对所听闻的法义抉择思维，将自心的染污和烦恼予以遣除，并直接享受法

乐，此为“中善”；最后依靠修慧来行持，彻底远离三有，获得殊胜果位，此为“后

善”。所以，我对国王您再次宣讲如此善妙的如来教法，这是非常有必要的。 

     用一个简单的比喻说，犹如白色石灰或白漆所涂抹的墙壁，本来就很光亮了，如果

再映上十五的皎洁月光，就会显得更洁白、更好看。也可以喻为，金山上映上金色的阳

光，或者雪山上映上白色的月光，都会显得比以前更庄严。同样，国王您原本对佛法十分

精通，我再抛砖引玉地为您传授《亲友书》，那么您的慈悲、智慧、信心等功德会蒸蒸日

上、步步高升，不了解的知识可以了解，已了解的知识得以稳固，因而有极大的必要。 

     通过此处的教言可知，我们不能因为听过一个法，或者对佛法教义略有了解，就得

少为足。作为智者，对如来教法不能有满足感。 

     萨迦班智达在《格言宝藏论——观察学者品》云： 

大海不厌河水多，国库不厌珠宝多， 

欲者不厌受用多，学者不厌格言多。 



64 
 

     很多上师白发苍苍时，仍坚持不断地闻法。我们也看过很多大德的传记，他们对一

部法要听多少次？大家应该非常清楚。而个别人听了一部法、学了几堂课，或者以前听过

《亲友书》，现在就不想听了，这是不合理的。 

     当然，刚开始的时候，不要说显密的甚深法，就连最简单的法，有些人也不一定精

通。包括德巴堪布（索达吉堪仁波切的上师），最初在格确堪布面前听《佛子行三十七

颂》时，当时轮到他讲考，他根本讲不来，一直坐在那里，头不敢抬起来。堪布慈悲地

说：“你如果实在讲不来，就给我大声读一遍吧。”他就大声读了一遍……后来我对此反

思过，确实，很多高僧大德刚学佛时，也是对佛教一无所知。包括学院讲五部大论的一些

法师，刚开始对很多法义都不了解，但随着善根的逐渐成熟，再加上自己不断听闻，现在

已经对佛法精通无碍。 

     因此，你们不要听一个法就满足了。《大智度论》云：“菩萨唯以三事无厌：一供

养佛无厌，二闻法无厌，三供给僧无厌。”我曾看过《大乘悲分陀利经》，里面也讲了四

种无厌：“施无厌、闻法无厌、摄众生无厌、愿无厌。”一个大乘菩萨，首先闻法最关

键，假如对闻法生厌倦心，不愿意听受，外面的世界那么复杂，你不可能不受影响，所作

所为很容易与正法南辕北辙、背道而驰，最终没有办法挽救。 

     因此，大家不要有一点基础，就认为不用再学习了。闻法的功德不可思议，只要一

历耳根，就会永为道种。曾经我看过一本书，说是印度僧护法师传法时，旁边有一个婆罗

门在偷听，想知道他在说什么，结果听了半天也听不懂，但由于他听到了法音，死后就得

到了圣果。有时候我去一个地方，几个便衣警察混在人群中听法，我心里也很高兴，他们

虽然没有闻法的意乐，但只要耳边听到了，对今生来世都有大利益。 



65 
 

     我们在法王身边呆过的人很清楚，法王一生中把讲经说法摆在首位。上师经常引用

世亲论师的一个教证说：“闻慧有利于来世，布施亦无如是益。”虽然布施是最好的亲

友、最主要的伙伴，功德非常大，但闻法可遣除生生世世的无明烦恼，彻底断除轮回的根

本，布施不可能有这种利益。 

     在座很多大法师、大和尚曾听过很多佛法，但不能就此有傲慢心，还是要听闻其他

法师的课，这对自相续会有帮助，自己不了解的东西可以了解。学习《入行论》的时候，

有些人听完之后确实有这种感觉，这次学《亲友书》也是同样，乐行王已经很了不起了，

但龙猛菩萨仍让他好好听法，此举可以说是锦上添花，所以大家也应该坚持闻法。 

     当然，在闻法的过程中，首先要了知它的功德，不能把它看成是一种形式、一种传

统。譬如买一件珠宝，你先要知道它的价值，否则什么都不懂，就算给你如意宝，你也会

不屑一顾。这方面大家要谨记！ 

二（中善论义）分二：一、宣说增上生与决定胜道之基础——信心；二、道之本体。 

一（宣说增上生与决定胜道之基础——信心）分二：一、略说随念所信之对境——佛陀等

六者；二、广述后三随念。 

一、略说随念所信之对境——佛陀等六者： 

佛法并僧众，施戒及与天， 

一一功德聚，佛说应常念。 

     六种随念法，在弥勒菩萨《现观庄严论》中讲的较广，另在麦彭仁波切尊者的《智

者入门》中也有所阐述。六种随念，即是随念佛、随念法、随念僧、随念施、随念戒、随

念天。修这六种随念中的任何一种都聚集着巨大的福德，虽然都是资粮，但从反体来讲却

又各自不相同，所以，本师释迦牟尼佛在经教当中告诉我们，有信心者应该常常去忆念。  



66 
 

     为什么要常忆念呢？因为六随念处每一个都具足殊胜功德，每忆念一次，我们都能

得到无边的福慧，常常随念，就能使我们的正见和修行稳步增长。在这六种随念中， 

“佛”是我们的追随皈依处；“法”是我们所行持的方向与标准，如果没有随念佛法，我

们就失去了所修；“僧众”是我们修行过程中乃至菩提间不分离的道友，也应恒常随念。

以上是随念佛法僧三宝。不论是出家人还是居士们，都应该经常念诵《随念三宝经》，经 

中对三宝功德讲得很清楚。我以前也是再三讲过念诵这部经的重要性，你们有些把此经作

为自己的日常功课来念，有些好像觉得这部经已经陈旧了，没有再念的必要，如果觉得念

诵这部经是一种负担，那么不念也可以。但作为一个皈依三宝的佛弟子，不随念三宝，那

又去随念什么呢？所以我们应该恒时随念三宝，这样对自己的今生后世都会有不可思议的

利益。接下来是随念“布施”，布施有无量的功德，众生都希求今世或来生的资财受用 

圆满，得到这些圆满的殊胜方便就是布施，佛在《贤愚经》中详说过这类因果。所以应该

随念布施，并且尽力加以实行。“戒律”是所有功德的基础，失去持戒的功德，也就同时

失去了其它的一切功德，为了其它功德的生长，严谨持戒的地基实属必需。清净戒律则来

源于对戒律经常的随念，所以应该随念戒。随念“天”就是随念天尊，天尊有两种含义，

一种指我们现在修持十善业，将来不堕恶趣，生到天界享受欲天的安乐，此亦称为随念天

尊；另外一种指的是智慧天尊，如文殊菩萨、观世音菩萨等，这是我们修法中必须依靠

的，所以应该随念。 这六种，每一种都具足如是的功德，所以佛在经中告诉我们应如是

恒常随念。 

    《劝发诸王要偈》云： 

三宝施戒天，最胜说六念， 

随顺诸功德，如实善观察。 



67 
 

    《龙树菩萨为禅陀迦王说法要偈》云： 

佛说六念当修习，所谓三宝施戒天， 

 《亲友书》  

如来殷切而告言：佛陀妙法与僧众， 

施戒天尊六随念，各功德资常忆念。 

     这里讲了六种随念，为大小乘之共同修法。 

     佛陀又名胜者，原因是他可以力胜四魔。所谓四魔，一为烦恼魔，即对五蕴执著而

产生贪嗔痴烦恼；二为蕴魔，即轮回的一切痛苦是由五蕴所生；三为死魔，即五蕴刹那变

迁、无常坏灭；四为天子魔，即对证得无生无死的果位从中作梗，令人散乱放逸的天魔

（如魔王波旬及其眷属）。 

     超胜四魔的佛陀，在《涅槃经》、《杂阿含经》等经典中讲了六种随念——随念

佛、随念法、随念僧、随念布施、随念戒律、随念天尊。作为一个修行人，无论出家还是

在家，始终都不能忘记，要常常随念。 

     当然，这并不容易做得到，包括我们披着袈裟的出家人，一旦反观自心，确实也很

惭愧，虽然没有像世间人一样，天天想发财、想出名，但包括我自己在内，也经常处于无

记状态中，善法也不念、恶法也不念。世间人就更不用说了，他们要么想自己的事业，要

么想自己的工作，要么想自己的家庭，学生对自己的成绩特别重视，年轻人简直把感情当

作生命，开口闭口就是“不愿与君长相思，但愿与君长相守”，把所有的时间和精力用于

这方面，各种烦恼非常可怕。如果他们把这些时间都用来随念佛、法、僧、布施、持戒、

天尊，诚如华智仁波切所说，可能早就成就了。 

     此处龙猛菩萨明确地说了，无论是出家人、在家人，时时不能忘的有六点： 



68 
 

     第一、佛陀：大慈大悲的佛陀圆满自他二利，具足一切功德。我们有时观想他的悲

心、有时忆念他的智慧、有时思维他转法轮的无量利益……应当力所能及地去供养、祈

祷。 

     第二、佛法：佛陀宣讲的妙法无非是灭谛和道谛，灭谛是诸法的空性，要通过道谛

而证悟。对这样的正法要念念不忘、尽量行持，常观察自心与法是否相融。 

     第三、僧众：佛陀的追随者——大乘菩萨和小乘僧众，是我们乃至菩提果之间的助

伴，也是我们的榜样，应该要向他们学习。 

     以上三者，即是随念三宝。我们平时念《随念三宝经》，目的也是如此。说简单一

点，皈依佛就是皈依觉悟者，因为世间的大彻大悟者唯有佛陀；皈依法就是皈依佛陀所说

的万法真理，对此应该通达并行持；皈依僧就是希求真理的过程中，加入希求者的团体中

去。我们作为佛教徒，理应始终不离皈依三宝的心念，就像世间人执著感情、事业、钱财

一样，不论吃饭还是睡觉、白天还是晚上，都要想到三宝，这样才能变成很好的修行人。 

     第四、布施：在有能力的情况下，尽量作法布施和财布施，这是一切福德的来源。 

    《中观四百颂——明菩萨行品》云： 

施声能显示，死法及余有， 

是故于菩萨，施声恒优美。 

     第五、持戒：出家人有出家戒，在家人有在家戒，受戒之后，要经常提醒自己：

“我是守戒者，我是三宝弟子，我是出家人！” 

《龙树菩萨劝诫王颂》云： 

众德依戒住，如地长一切， 



69 
 

     第六、天尊：此随念有两种解释方法，一种是忆念行持善法，可获得三十三天等天

尊乃至佛陀的果位；另一种是四大天王等世间天尊，及文殊菩萨、观世音菩萨等出世间天

尊，他们的慧眼一直在看着我，是我们修道的见证者，对此应当不断忆念。 

     倘若修持这六种随念，则可往生极乐世界。佛在《观无量寿经》中说：“修行六

念，回向发愿，生彼佛国。”如果我们修行不用功，有些境界退失了，什么感应都没有，

也可通过六种随念将其恢复，犹如饥饿的人获得了美味佳肴，可令身体慢慢强壮。如《杂

阿含经》云：“若比丘在于学地，求所未得……当修六念，乃至进得涅槃。譬如饥人身体

羸瘦，得美味食，身体肥泽。”有些人修很长时间，但一点感觉都没有，这是为什么呢？

就是因为他在根本上出了问题——没有六种随念，只想自己得一点受益，这样的话，你的

目标也不一定能实现。 

     六种随念法，在《现观庄严论》、《智者入门》等论典中都有提及，我在这里不广

说。总而言之，希望修行人的心经常依于这六种对境！ 

 


