
146 
 

二、教诫表里如一之精进： 

自有生如熟，亦有熟如生， 

亦有熟如熟，或复生如生， 

庵没罗果中，有如是差别， 

人亦同彼四，难识王应知。 

     修行人的层次、境界高低不同，但大体可分为四种，龙树菩萨以庵摩罗果（芒果）

生和熟的四种情况来比喻。庵摩罗果的这四种情况：（一）从外边看是熟了，但里面一点

未熟；（二）里面已经成熟，外面还是生的；（三）内外都已成熟；（四）内外全是生

的。 

     同样，修行者当中，比如一些刚出家不久的人，内心当中对佛法理解不深，心相续

丝毫没有调伏，但从外表上看，头发已剃掉了，穿上了僧装，行为看起来也非常如理如

法，乍一看，就好像守戒百年的老比丘一样，这就如同芒果的“生如熟”；有些高僧大

德，内相续早已清净，能取所取已消于法界，得到了解脱，但是为了度化众生，在外面显

现的行为似乎比一般初学者都不如，过去很多密宗大成就者，显现成猎人、妓女等就是这

种情况，这是芒果“熟如生”的情况；“熟如熟”的情况，就如同一些高僧大德，内相续

已成熟，外面之行为也是乃至举手投足，都符合律仪，以内在的证悟及外显的威仪引人生

信，度化了无量众生；“生如生”是比喻某些实际对佛法完全一窍不通、行为又和佛法背

道而驰的世间愚人！  

     修行人的四种层次非常难以识别，但我已经为你剖析了，国王你一定要以自己的智

慧来详细观察，并力争做内外皆熟的真正修行者。 

    《劝发诸王要偈》云： 



147 
 

有人生似熟，或复熟似生， 

或二俱生熟，明者谛分别。 

《龙树菩萨为禅陀迦王说法要偈》云： 

自有庵婆罗树果，生似成熟熟似生， 

        或若已熟见似熟，亦有未熟见似生，（补译） 

庵婆罗果四种变，人难分别亦如是， 

当以智慧深观察，若实贤善宜亲近。 

《亲友书》 

当知人类如芒果：外似成熟内未熟， 

内成熟外似未熟，内外未熟内外熟。 

     在精进时，要认清人类有几种不同的分类，就如芒果一样。芒果可分四种：一、外

表已经成熟，看似可以享用，但里面很生；二、里面早就熟透了，但外表还是绿绿的，好

像没有熟；三、里面没有熟，外面也没有熟；四、里面成熟了，外表也显出成熟的样子。 

芒果，相信大家比较熟悉。以前藏地没有这种水果，50年代，藏地著名旅游家根登群佩

大师去印度时，在《印度游记》中说，他享用芒果时，非常羡慕，觉得藏族人福报这么

小，没有如此好吃的东西，芒果就像是新鲜的酥油，如何如何甜美……不过我认为，藏族

的福报并不小，如今的佛法除了藏地雪域，印度也没有这么兴盛。一个地方的福报大小，

并不是在芒果上安立的，而要看解脱的唯一因在哪里。到目前为止，无论西方还是东方，

有没有像藏地这样佛法兴盛的，大家可以一目了然。所以，说福报太浅薄，我觉得也不一

定。 

     通过芒果的比喻，人类大体可分为四种： 



148 
 

     一、外表成熟、里面未熟：这种人行为上十分如法，但内心的境界并没有与行为相

一致。譬如大天比丘，他造了杀母、杀父、杀阿罗汉三个无间罪，贪嗔烦恼极其炽盛，外

在却是一位威仪具足的比丘，“度化”众生的能力非常大，身边的弟子多达十万。据历史

记载：释迦牟尼佛涅槃后，再也没有一个凡夫能像大天一样摄受如此众多的眷属。 

     包括现在的有些修行人，外面行为也特别庄重，似乎内心非常成熟，人人对他赞不

绝口，但他内在的贪心、嗔心、恶心非常可怕，表面上根本看不出来。去年有一个领导跟

我讲：“你们出家人中，某某人看起来很好，其实做了很多坏事，所以，出家人中也有很

多坏人。”我听后有点不高兴，说：“你们党员中难道不是吗？你看上海的陈良宇，他没

被逮捕前的讲话中，说不准贪污说得那么好听，最后还不是发现他劣迹斑斑？”那人也没

有说什么。确实，有些人表面上看来特别好，实际上只有自己最清楚。 

     二、里面成熟、外表未熟：内心与佛法完全融为一体，但表面上没有成熟，甚至疯

疯颠颠，就像济公和尚一样。其实包括六祖大师，直至开悟时也不认识字，仍是个在家

人，外面好像没有成熟，但内在的证悟已臻究竟。藏汉历史上，这样的成就者也非常非常

多，心跟诸佛菩萨的境界无二无别，可是外表的形象却是猎人、妓女等等。 

     三、内外皆未熟：这是普通的世间人。有些大城市里的人，喜欢去舞厅等不清净的

场合，内心除了一堆贪嗔痴，什么境界都没有，从外表也看得出来，留着长长的头发，穿

得不伦不类，走路摇摇晃晃，边抽烟边喝酒，嘴里还哼着一曲流行歌……内外都是一模一

样。 

     四、内外皆熟：比如自古以来公认的大成就者、大修行人，包括我们法王如意宝。

他们的境界与佛法融入一体，外在的行为也令人生信，挑不出任何毛病，内外都非常圆满

成熟，犹如金瓶般，是世间的庄严。 



149 
 

     这四种人，在《水木格言》中也曾描述过，如偈云： 

佛说内外熟生，芒果分为四种， 

根据内心行为，人分贤劣多种。 

     论中也以芒果的比喻对人类的不同差别作了分析。可见，外在不如法的人，不一定

是真的不如法，故佛陀在经典中说：“除了如我般的补特伽罗以外，其他众生均无法了知

别人的相续。”一个人看似颠颠倒倒，却不一定没有境界；一个人威仪非常庄严，走路都

不敢踩地，也许只是一两天的新比丘，不一定有真实境界。 

     此处从四个角度分析的窍诀，临济宗称之为“四料简”，“四料简”，是临济义玄

禅师所设四种应机教化的方法与态度，即“夺人不夺境”、“夺境不夺人”、“人境俱

夺”、“人境俱不夺”。“人”者，指修行者的体内心态。“境”者，指修行者的体外环

境。“夺”者，指“否定”“忘却”之意。 

     僧人问：何谓“夺人不夺境？” 

     禅师道：就如阳春遍照天地，大地花织似锦，乳皂白绿般的头发在风中飘动。 

     僧人又问：何谓“夺境不夺人？” 

     禅师道：就如国王命令遍及全国，军队在国境内奋力作战。 

     僧人又问：何谓“人境两俱夺？” 

     禅师道：边境上的并州及汾州背叛朝廷想要独立。 

     僧人续问：何谓“人境俱不夺？” 

     禅师道：国王登金銮殿，百姓欢呼，歌颂圣德。 

     他们认为，一个胜任的法师，必须掌握这四种接机示教的方式。 



150 
 

     我们可依之观察自己或他人：到底是内心和行为都如法呢？还是一种不如法？或是

全部不如法？虽然颂词中没有明说，但作为初学者，一定要做内外成熟的“芒果”，这样

别人也不会生起邪见。否则，你内在没有成熟，外在却有种种成熟相，这叫做“诈现威

仪”；或者你有一些超胜的境界，但行为却疯疯颠颠，别人也不一定接受得了，所以，初

学者应该做表里如一的内外成熟者。 

五（禅定）分三：一、加行；二、正行；三、后行。 

一（加行）分二：一、断除违品散乱；二、修行同品四无量。 

一（断除违品散乱）分四：一、断除对境之散乱；二、断除世间八法之散乱；三、断除财

物之散乱；四、断除受用之散乱。 

一（断除对境之散乱）分二：一、以转变内想之方式禁护根门；二、以知对境之法相方式

而断除贪执。 

一（以转变内想之方式禁护根门）分四：一、教诫防护根门不贪他女人；二、教诫护根门

防止其他欲妙；三、未护根门之过患；四、佛陀赞叹护根门。 

一、教诫防护根门不贪他女人： 

勿覩他妻室，设观如母女， 

姊妹想随年，起贪思不净。 

     龙树菩萨告诫国王：在修持佛法的过程中，必须断除邪淫，切莫贪求他人妻女。在

见到其它女人的时候，应将年老的观为母亲，年少的观为女儿，同龄观为姐妹，这样可以

帮助断除贪心。这种殊胜的对治法，同样也适合出家人观修。如果对女人生起了贪心，就

应该对她的身体各方面修不净观，识破她虚假的外表，认知到身体是由令人生厌的不净物

组合而成，自己的贪心自然息灭。 



151 
 

    《劝发诸王要偈》云： 

不视他妻色，视则母女想， 

如是犹生惑，当修不净观。 

《龙树菩萨为禅陀迦王说法要偈》云： 

虽见女人极端严，当作己母姊女想， 

设起贪欲染爱心，应当正修不净观。 

《亲友书》 

切莫眼瞧他妻室，若睹亦随其年龄， 

作母女儿姊妹想，若贪真观不净性。 

     作为一个凡夫人，守护自己的根门非常重要，不然的话，长期行持善法有一定困

难。因此，作者在此教诫乐行国王而作上偈。 

     乐行国王是在家居士，对在家居士而言，一切烦恼中，贪欲最严重。（我们所处的

地方之所以叫“欲界”，就是因为众生的欲望极其强烈。）所以作者对乐行国王说：你不

可故意盯着他人的妻子看，一旦不小心看到了，也要根据年龄，如果比自己年长，那就作

母亲想；比自己年轻，就作女儿想；若与自己年龄相仿，则作姊妹想。 

 《杂阿含经》中也说： 

若见宿人，当作母想； 

见中年者，作姊妹想； 

见幼稚者，当作女想。 

 假使这样也不能避免生贪，那应该观其不清净性。 



152 
 

     对于男众居士或出家人，戒律中规定了这种观想方法。反之，你若是女众，无论居

士还是出家人，看见不同年龄的男众也可依此类推，把他们作父亲想、兄弟想、儿子想。 

然而，现在的社会特别疯狂，大多数人没有满足感，尤其是在家人许多行为非常不如法。

《华严经》云：“行菩萨道者，于自妻常自知足。”行持菩萨道的人，对自己的家属理应

满足，否则，就会毁坏世间正规，也毁坏了自己的居士戒。 

     当然，出家人必须断掉一切淫行，这没有什么可说的。假如实在无法对治烦恼，则

应观想对方身体不净的本质。 

    《教王宝鬘论——轮番说因果品》云： 

容色美或丑，年老或年幼， 

女色皆不净，汝贪由何起？ 

     异性的身体，从头到脚里里外外分析下来，没有一处干净地方，通过这种方式剖

析，就可以断掉相续中的贪心。 

     这些窍诀的确非常深。那天有一个道友说：“我在社会上混的时间比较长，出家时

自己也很怀疑：男女问题上会不会烦恼特别严重？担心自己到时候守不好戒，总有这方面

的顾虑。后来学习《入行论·静虑品》后，从内心中了解到身体不清净，没有什么可贪

的；然后又学了《入行论·智慧品》，从根本上了解贪执者的我和所贪的对境都不存在。

我这种见解也许是暂时的，但我确实生起了这种定解！”我听后生起很大的欢喜心。自己

辛辛苦苦给大家传法，如果像在石头上倒水，一会儿就干了，那没有什么意义。所谓的学

佛，应该通过这种方式来调伏相续。我们以前没有学佛、没有出家时，烦恼可能特别深

重，人尽皆知，但通过佛法的加持和自己的信心，现在完全可以重新做人。其实古往今来



153 
 

有些大德也是如此，他们在家时要么嗔心严重，要么痴心严重，要么贪心严重，但后来依

靠适合自相续的窍诀，不仅调伏了自己，还度化了无量众生，这类现象比比皆是。 

     现在大城市里很多人经常邪淫，家庭关系处理得不好，最后导致离婚等不愉快事情

发生，这些都是不合理的。你们应像龙猛菩萨所教诫的乐行王一样，作为在家人，要过一

个清净的生活，虽然无法彻底根除不净行或者贪心，但也应该有一种满足感，在清净的生

活中行持佛法，这是最好的一种选择。 

    《诸法集要经——说法品》云： 

若人于五欲，常追求耽染， 

恋著于妻孥，当堕于恶趣。 

二、教诫护根门防止其他欲妙： 

如闻子藏命，防持躁动心， 

兽药刀怨火，无令欲乐侵。 

     一个修行者时时刻刻都应该观察身心调伏诸根，防止自己对外境的色声香味触等生

起贪执。因为贪执外境有双重过患：今生中产生多种烦恼痛苦，来世被业风鼓动，辗转受

苦。调伏诸根，必须要保持警觉，静下心来详细反复地观察，牢牢控制住诸根使不外散，

就如同对待闻、子、藏、命四种情况一样。 

“闻”，是指听闻佛法。听闻佛法不同于听闻一般世间的言论，绝对不可以马虎，闻

法时是否聚精会神地听闻，关系到接下来的思维、实际修持的质量，以及最后的结局——

解脱还是继续轮回。因此，我们应像闻法一样护持六根，使不外散。  



154 
 

“子”指孩子，父母亲片刻也不会离开自己的幼子，因为小孩看管不善，很容易出危

险，比如掉进河里或被人偷去等。诸根就像小孩一样，很容易受到外境引诱而走失，因此

正知正念的父母不能有片刻放松，须时刻小心照看，不要让它随外境转啊！  

“藏”指宝藏，拥有宝藏就不会贫穷，所以拥有者对它谨慎小心地保护，怕被小偷偷

去，修行人对诸根的态度也应如此。  

“命”指生命，我们的生命是非常宝贵的，如若失去则无法复得，故每个人都非常重

视，时刻保护，我们护持诸根时，也应当有这样的慎重态度。 

世间色声香味的欲妙好比猛兽、毒药、刀刃、怨敌、火炕，修行人稍加接触就会感受

巨大伤害，而更为严重的是世间“兽药刀怨火”只能使我们丧失生命，而对于欲乐的贪执

却会将我们的解脱慧命断尽。而我们凡夫人的心桀骜不驯如同野马，片刻难安如顽童，如

果不以对闻法般的专心、对幼子般的爱护、对宝物般的谨慎、对生命般的珍重去护持自己

的诸根，很难防止对六欲的贪著。 

《诸法集要经——说法品》云： 

起不正思惟，积集诸过失， 

皆由于自心，为妄想萦絷。 

是心难降伏，多攀缘欲境， 

若能善制之，获清凉安隐。 

是心如恶马，以正法调伏， 

闻已当忆持，数数而观察。 

若人闻正法，闻已悉明了， 

发生于善根，远离诸过咎。 



155 
 

 

《劝发诸王要偈》云： 

心意善驰乱，当勤善守持， 

如人护胜闻，宝藏爱子命， 

当观五欲乐，犹如恶毒蛇， 

怨憎及刀火，方便修厌离。 

《龙树菩萨为禅陀迦王说法要偈》云： 

是心躁动宜禁制，如防身命及珍宝， 

欲心若起应惊怖，犹畏刀剑恶兽等。 

《亲友书》 

当如闻子宝藏命，守护动摇之内心， 

犹如猛兽毒刀刃，怨敌烈火厌欲乐。 

     色声香味触等外境时刻都在引诱我们，让我们的心一刹那也不安住，因此，我们要

通过各种方式加以对治。往昔如群星般的成就者，最初他们的心也是动摇不定，但遇到善

知识得受殊胜教言后，依靠反反复复的修持，最终获得无上成就，心也变得如如不动。所

以，只要肯下功夫，谁都能成为堪能者、调柔者，这一点没有任何困难。 

     那么，要如何守护这颗心呢？要像守护闻法、孩子、宝藏、生命一样，千方百计地

护持根门，防止对外境的色声香味触等生起贪染。我们的心真的很可怕，比如你去一个小

饭馆吃饭，在短短的半个小时里，这颗心就会四处散乱：一会儿看看厨师在炒什么菜，他

的动作怎么样，穿的什么衣服；一会儿又被旁边的电视吸引，马上专注到电视上，觉得荧

屏里这头牦牛好看，那头山羊不错；一会儿前面出现了什么对境，心又开始起伏不定……



156 
 

《妙臂请问经》中说：“心如猿猴，贪著诸境乐而不舍。”汉地也有一个成语叫“心猿意

马”，说明凡夫人的心犹如猿猴、野马，刹那也不安住。如果心一直这样下去，会把我们

带入危险的境地，所以我们要依靠诸佛菩萨和上师们的窍诀，尽量守护自己的心，就如同

下面所讲的四种情况： 

     一、闻法：听闻佛法务必要聚精会神、全神贯注，心完全专注于对境。假如你三心

二意、心不在焉，那听什么也记不住。 

     二、母亲看护孩子：母亲若经常心不在焉，没有时时看好孩子，就会发生很多危险

状况，比如孩子被大水冲走了、被车压死了、被恶人绑架了。所以，现在的母亲每天都很

担忧，孩子上学时又去送又去接，就算白天上班做事，心里也一直惦念着孩子。 

     三、看护宝藏：末法时代虽然没有如意宝，但钱包、银行卡就是有些人的宝藏，拥

有者随时对它小心保护，生怕被小偷偷走了。 

     四、生命：每个众生最爱护的就是生命，生命一旦受到威胁，会全力以赴地进行对

抗。 

     我们护心也应当像这些比喻一样，时时刻刻护持，不要为违缘所转。在《方广庄严

经》中，以毒叶、猛火、宝剑之比喻，说明了色声香味等欲妙的危害性。 

    《方广庄严经》云：“我知妙欲诸过患，争论怀恨忧苦根，如同可怖之毒叶，如火亦

如利剑刃。” 

     无著菩萨也说：五欲六尘如同捕鱼的诱饵，鱼儿被贪欲所牵引，尝诱饵时就会被钩

住。同样，凡夫人也因为贪著妙欲，被贪欲所钩，而在轮回的网中永远无法解脱。 

     欲妙，就好比凶恶的猛兽、剧烈的毒药、锋利的刀刃、残忍的怨敌、熊熊的烈火，

我们稍加接触，便会感受巨大伤害，其过患无量无边。诸圣者早就知道这一点，他们不但



157 
 

理论上明白，实际行动中也不会贪执。而我们初学者口头上说得头头是道，可对此并没有

深刻领会。 

     其实，贪执色法就像飞蛾扑火、贪执音声喻等野鹿听猎人弹琵琶鹿死猎手、贪执馨

香如同蜂闭花心、贪执味道似若鱼儿上钩、贪执触觉譬如象陷淤泥，这些比喻都足以说明

对五境不应贪执。一有贪执，我们马上要认识到：“再这样贪下去，我在轮回的铁网中，

永远也解脱不出来。”然后，提起诸佛菩萨赐予的智慧宝剑，奋力斩断迷乱之网！ 

 


