
158 
 

     昨天说了，我们要守护自己的心，不要让它散乱到色声香味等五种欲妙上。这些欲

妙，就像瞬间毁坏自己的猛兽和毒药、能斩断慧命的剑刃、祸患无穷的怨恨敌人、刹那焚

尽所有善法功德的烈火一样，过患非常大。当然，这样讲世间妙欲，个别初学者不一定听

得进去，他们觉得生活如此美好、享受如此快乐，为什么说万法是无常的、痛苦的？他们

的理念与佛教真理会产生冲突。在这个过程中，大家应该站在公正的立场上，以智慧进行

观察：到底自己正确，还是佛教正确。通过观察，你根本找不到胜伏佛教的教理，最终不

得不心服口服，认可释迦牟尼佛的所有观点。 

     下面继续讲禅定波罗蜜多的第三个问题——未护根门之过患。“根”从广义上讲指

六根，这里主要是指意根，即我们的心要以正知正念来护持，若没有这样，贪执外境的过

患无穷无尽。 

三、未护根门之过患： 

由欲作无利，譬如兼博果， 

佛说彼应除，生死牢枷锁。 

     世间的欲乐，从表面上看很善妙，很能引诱人们，从本质上来看，它却是一切祸患

的根本，享用了就危害今生和来世，就如同兼博果一样。 

     佛陀在《正念经》中说：兼博果生长在西方大海的一个岛屿上，虽然吃起来非常甜

蜜，但食用后马上会中毒而死。 

《藏汉大辞典》中其命名为木鳖子，葫芦科苦瓜属植物名，草质藤木，果实外观美

丽，味亦甘美，有毒，误食辄死；佛说世上圆满事，难言如同木鳖果。 

世间欲乐比如悦耳的声音，精美的食品等，享用它们的人如同戴上枷锁关闭在监狱中

的犯人无法得到自由一样，永远无法解脱轮回的束缚，故佛说应该断除对世间欲妙的贪



159 
 

执。虽然凡夫人一下断除世间欲乐比较困难，但了知到世间欲乐的过患后，恒常以正知正

念观察自己的三门，渐渐自相续就会调伏，断除欲念贪执。 

《诸法集要经——诃厌五欲品》云： 

如金播歌果，红色味甘美， 

食则生损恼，著欲亦如是。 

如蛾扑灯焰，则为彼所烧， 

著欲诸众生，由之而破坏。 

彼无识愚夫，于欲而称誉， 

是欲如炽火，触则为烧然。 

    《劝发诸王要偈》云： 

五欲生非义，犹如频婆果， 

覆相善欺诳，缚人住生死， 

智者当观察，弃舍勿染污！ 

《龙树菩萨为禅陀迦王说法要偈》云： 

欲为无利如怨毒，如此之言牟尼说， 

生死轮回过狱缚，应当勤修求解脱。 

《亲友书》 

一切欲妙生祸殃，佛说如同木鳖果， 

世间人以其铁镣，缚轮回狱当断彼。 

     世间上美妙的色法、动听的声音、扑鼻的芳香、可口的美味、柔软的所触带来的快

乐，暂时让人舒心悦意，数数生起欢喜，但若详加观察，快乐的背后还隐藏着非常难忍的



160 
 

痛苦。佛陀说，这一切欲妙犹如木鳖果，据《念住经》中记载：西方海岛上生有一种树

木，它的果实（木鳖果）外表鲜艳动人，味道香甜可口，可是上午食用，下午就会命归黄

泉。同样，我们无论贪执色声香味触哪一种外境，表面上似乎很不错，能带来各种快乐，

但从本质上看，它却是一切祸患的根本，令人不由自主地被欲妙的铁镣束缚在轮回的牢狱

中。有史以来无数修行人从轮回中获得解脱，而我们之所以仍不断地流转，原因就是对欲

妙没有看破。禅宗讲究“看破、放下”，这句话谁都会说，但真正能做到的，却寥寥无

几。 

     其实，把欲妙喻为木鳖果是很好的比喻。虽然越南等南亚国家也有一种水果叫木鳖

果，它被民间医学家誉为难得的养生佳品，是益寿延年的良药，但这只是名称相同而已。

此处所提到的“木鳖果”，据佛教史料所述，只要食用就会丧命。汉译《正法念处经》把

它称为“佉殊梨果”，经中云：“若取彼果，多有诸过。”“少得果味，多受苦恼。”唐

译《龙树菩萨劝诫王颂》把它叫做“兼博果”。但不管叫什么，这种果对身体有害无益。 

     龙猛菩萨言：“佛说世上圆满事，难信如同木鳖果。”世间上的荣华富贵，用智慧

来观察，跟木鳖果没有什么差别，一点也不值得信赖，地位也好，钱财也好，美貌也好，

统统无有任何价值。过分的乐观主义者，根本不懂诸行皆苦的道理。其实只要贪执外面的

事物，就一定会招致很多很多隐患，虽然当下看不出来，认为欲妙值得享受，可是人心贪

得无厌，不会有满足的时候，如《方广庄严经》云：“一切欲妙一人得，然彼不足仍寻

觅。”最终必定会带来各种各样的痛苦。 

     我们一定要认清自己的处境，不要认为欲妙是快乐之因，要把佛陀教言结合现代生

活详细观察。当然，很多非佛教徒恐怕接受不了，觉得这是在抹杀所有的快乐，不符合实



161 
 

际道理。其实，真正经得起观察、永恒不变的快乐，在外境中绝对找不到，因此，我们对

欲妙一定要看破。 

     前不久，这里有三四十个人出家，其中有一群大学生。我看了他们的“出家申

请”，相当一部分人有社会经验，了解世间的各种情况，也感受过所谓的感情、财富、地

位、名声等快乐，但学习佛法以后，发现除了寻求解脱之路，没有真正的圆满之路，因

此，多方面考虑后，做出了这个选择。我看了之后比较高兴，出家不能人云亦云、随波逐

流，理应以自己的智慧作抉择，如果你自己的智慧不足，则应询问智者或者查阅可靠的典

籍，这样选择的结果百分之百不会错。 

     要知道，佛教的理念是最胜的，不过现在有些人有一点过分，把《三字经》等儒教

思想或基督教观点拿来相提并论。当然，他们自己这样认为，我也不反对，然以教理进行

衡量时，寻找解脱道才是最好的。只是站在人天乘的立场上，天天劝人向善，这还不足

够，一定要看破世间欲妙，断除轮回的根本，这条修行道路非常正确。否则，光是做一点

善事，在这个层面上停滞不前，那无法彻底摆脱轮回。 

     作者告诉我们，世间上所有美妙的对境，其实就像木鳖果一样，外表鲜艳夺目，但

如果去享受，恐怕不一定那么快乐。世间人找到工作了、结婚了，都喜欢用吉祥词来称

颂，认为人生的幸福从此开始。但真正进入生活才发现，期望与和现实还是有一定的距

离，二者并不能完全一致，于是大失所望，又改变原来的选择……因此，在欲妙上寻找快

乐，是根本得不到的，藏地根登群佩大师说：“若详细观察，世上的一切所为都是痛苦的

事，能熄灭其因的唯有佛法。”所以，为了求得佛法，付出一切代价也非常值得。 

     这么好的甘露妙药，我们应该竭尽所能地传播给身边的可怜众生。人人都想得到快

乐，但很多人的所作所为，无不是在制造苦因。当然，不一定所有的人都能接受佛法，佛



162 
 

陀时代也做不到这一点，但只要我们尽力而为，令一部分人对此感兴趣，他们就能找到解

脱之路。因此，利益众生的这颗心，不管遇到什么环境，都不能放下。释迦牟尼佛在因地

时，无论投生为人类还是旁生，利他心始终都没有放弃，我们也应该这样发愿，同时还要

看破一切欲妙，虽然完全断除有点困难，但先要从道理上弄明白，然后再进一步修持。 

四、佛陀赞叹护根门： 

谲诳常摇境，能降斯六识， 

执仗扫众怨，许初为勇极。 

     色、声、香、味、触等外境经常引诱、欺诳我们，使心识为之动摇。如果一个人能

降伏六识，使不散于外境，他就是英雄。世间人将战场上那些勇猛杀敌能扫除怨敌者，称

为英雄。这两种人谁是真正的英雄呢？虽然都是降伏敌人，但一个是降伏六根识的敌人，

一个是打败世间的敌人，龙树菩萨说前者才是真正的英雄。 

     《入行论——安忍品》云： 

智者纵历苦，不乱心澄明， 

奋战诸烦恼，虽生多害苦， 

然因轻彼苦，力克贪嗔敌， 

制惑真勇士，余唯弑尸者。 

     后者“唯弑尸”的人不是英雄。否则，两头牦牛抵架，胜者也成“英雄”了。只有

那些能“克贪嗔敌”的人才是勇士。 

    《劝发诸王要偈》云： 

诸根常轻躁，驰散六尘境， 

若能善调伏，是则大勇健。 



163 
 

《龙树菩萨为禅陀迦王说法要偈》云： 

六入躁动驰诸境，应当摄持莫放逸， 

若能如是摄诸根，胜于勇将摧强敌。 

《亲友书》 

知伏六根诸对境，恒时动摇不稳固， 

沙场胜敌此二者，初诸智者真勇士。 

     若想断除五种欲妙，理应防护自己的根门。此举不但为世间人称扬，诸佛在经典中

也极力赞叹。 

     世间上有两种英雄：一种能降伏眼耳鼻舌身意六识，使之不散于外境。具体而言，

眼耳鼻舌身意作为根，色声香味触法作为对境，当六根接触六境时，不会放逸散乱，而会

防护根门。其实这是一种挑战，有些人能获得胜利；有些人则会被打败，比如贪执美色导

致破戒，贪执流行歌致使心思散乱。现在有些居士真的很不错，虽然身处散乱喧嚣的红尘

中，但平时从不看电视，也不跟恶友到不清净的场所去，吃饭、做事都按照佛教所讲的那

样，完全调伏自己的六根门，以正知正念来摄持。他们就是与六识作战的获胜者，这是一

种英雄。还有一种英雄是，国家与国家、部落与部落发生战争时，在战场上奋勇杀敌的勇

士。有些人打架时，没有石头和牛粪，就拿帽子一扔，把对方吓跑了，这也算是获胜者。 

一种是调伏根门的战争，一种是沙场奋战的战争，在这两者中，前面的获胜者才是真正的

英雄。我经常这样想，出家人跟在家人比起来，对治烦恼方面还算是勇士，因为出家人杜

绝感情，不喝酒、不抽烟、不吃肉，很多事情在家人根本做不到。出家人过一个清贫又清

净的生活，这种心力非常强大，有些在家人宁可到战场上作战，也不愿意过这种生活。那



164 
 

天有个人跟我讲：“我本来想出家，但我特别喜欢看电视，实在没办法出家。”我说：

“出了家以后，看电视并不是破根本戒吧？”但有些人可能也不太懂。 

     在防护根门上，出家与在家差别很大，在家中受居士戒与未受居士戒也差别很大，

真正能护根门者，完全胜过战场英雄。寂天菩萨说：“制惑真勇士，余唯弑尸者。”真正

的勇士是克制烦恼、对治烦恼，其他人只是杀尸体者，因为战场中的敌人，即使你不杀

他，他几十年后也会死，而真正的英雄，诚如寂天论师所言：“智者纵历苦，不乱心澄

明。”纵然他经历了无数痛苦，仍能“心不随根转、根不随境转”，心一直澄清明了，不

为烦恼和外境所左右，这才是最大的英雄。 

     现在有些人对治烦恼有一种能力，不管什么样的外境现前，都不为所动，誓言很清

净。而有些人刚开始有一些承诺，但遇到外境时，完全处于散乱中。所以，佛陀赞叹的是

什么人，大家一定要清楚，即使你遇到各种妙欲，也要护持好自己的心，尽量行持正法。

前段时间，学院放了一个星期的假，开课后五论班有个女众，供养我一本用血写的《地藏

经》。大家也知道，《地藏经》还是很厚的，我问：“你什么时候写的？”她说：“这次

放假期间写的。”别人燃指供佛、用血写经，我都很害怕，但我翻了一下，真的很感人。

我看了一下，她的十指都划破了，布满道道伤痕。 

     我回去之后想：在放假期间，很多人都在散乱，我也去了宗塔草原一两天，每天在

那里看河流、看鲜花，但有些人充分利用这个时间，用自己的鲜血来写经，无论她以后变

得什么样，但现在对佛教虔诚的恭敬心，却是不可否认的。很多道友包车到处去转山，安

排了各种散乱的活动，而有些人却专注忏悔罪业，对佛陀非常有恭敬心。当然，她具体是

什么想法，我也没来得及问。最后我把血经还给她，让她自己保留，她请我在上面签字，

我就写了几句。过后我还是有很多感触，有些人放假时一直散乱，不要说用血抄一部经，



165 
 

就算用墨水抄，可能也烦得不得了：“可不可以不抄啊？我回来再抄，可以吗？”但有些

人的自觉性却大不相同。 

     这些精进的事例，我们每个人都值得效仿。现在的世界上，哪一个国家发明了新事

物，或者做生意很成功，别的国家都会争先学习，借鉴他们的先进经验。同样，我们作为

修行人，身边有许多值得学习的对象，如果自己不重视，与它擦肩而过，这是非常可惜

的。你在这里呆一年，他也在这里呆一年，但过了 365天后，你们对佛法的接受程度截然

不同。 

     所以，在学佛的过程中，不能得过且过。外面菩提学会的佛教徒，大多数人都比较

可以，但有些人的动机不纯，好像自己不去一起学习，就很没面子，星期天去学习也只是

完成任务，没有把它当作最重要的事情，也没有用它来对治烦恼，以前你是什么人，现在

依然没改变，若是如此，即使佛陀降临，也不一定能调伏你。 

     其实，学佛与不学佛之间应该要有差别，就像氆氇放进锅里染色，原来是白色的，

在黄色染料中煮一会儿后，颜色应该变成黄色。有些人以前无恶不作，根门一直向外散

乱，但通过学佛，马上得以调伏，这就是人心本善的一面。我以前不用转经轮，心里也没

觉得什么，但今天上课时忘了，念《普贤行愿品》十几分钟的时间里，我就想了四次：

“怎么手里空空的？噢，没有转经轮！”这就是串习的力量，有了好的串习，才可以步入

解脱之门。 

     所以，大家应该认认真真地观察自己，否则，心很容易动摇不定，经常散在外境

上。其实如果真正观察，外境并没有动摇，而是我们的心在动。以前也讲过，六祖到法性

寺的时候，印宗法师正在讲《涅槃经》。当时风吹幡动，两个和尚在辩论，一个说是风

动，一个说是幡动，两人争执不已。六祖一看，说：“不是风动，不是幡动，是你们心



166 
 

动。”同样，我们平时听到一个声音，有人说好听，有人说不好听，但除了分别念不同之

外，其实没有好坏之别。 

    《六祖坛经》云：“一日思惟，时当弘法，不可终遁。遂出至广州法性寺。值印宗法

师讲涅槃经。时有风吹幡动。一僧曰风动，一僧曰幡动，议论不已。惠能进曰：不是风

动，不是幡动，仁者心动。一众骇然。 ” 

     现在很多人忙于没有意义的事情，究其根源，不是外境在引诱你，而是你的心喜欢

散乱。我看到一些人发信息：“你干什么啊？”“我在瞎忙。”“怎么瞎忙？”“就聊天

呗！”……说来说去全是浪费时间。我在成都时，有一次坐出租车，车里有部对讲机，司

机就一直：“你到哪里了？三号三号。”“听到听到，你说你说。”“你现在在哪儿？”

“我在转弯转弯——”说这些有什么意义呢？现在人的话，哪怕说几个月，一点价值也没

有，每天发信息、打电话、上网聊天，跟解脱没有任何关系，修行人真的没有必要去追

求。 

     作为一个合格的修行人应当时常亲近德行兼备的善知识，令自己的硗瘠心田得到法

雨甘露的滋润。 

诚如《诸法集要经——善知识品》所云： 

具足于正见，心安固不动，勇猛心调柔，此名为良友。 

当知如是人，世间所希有，诸有具智人，于此应亲近。 

若离恶知识，则得善名闻，如是善了知，相依求出离。 

若人恃种姓，及豪富端严，如醉象奔驰，不怖于深阱。 

其心常高举，诸根常散乱，当知如是人，为世间轻贱。 

不怖后苦报，盲然造众罪，先因不易得，彼何自轻毁？ 



167 
 

虽具诸福业，今不修善行，彼无智愚夫，复漂沈苦海。 

彼种性珍财，及余诸快乐，一切皆无常，无有能防护。 

若具彼明智，不舍于净戒，求生胜族中，斯则善安住。 

当知净戒法，如清凉深渊，能离烦恼热，其心常泰然。 

具足诸胜行，为真实富饶，与胜族相应，心不生舍离。 

常亲近智者，不生下种姓，勤修彼福慧，善住于胜族。 


