
219 
 

三（能断之对治）分二：一、对治之功德；二、未对治之过患。 

一、对治之功德： 

求财少欲最，人天师盛陈， 

若能修少欲，虽贫是富人。 

     世人为了生活，希求财物，但求财之中少欲是最殊胜的，什么叫做少欲呢？即对未

得之物不起过分贪心，简而言之，善妙的物品自己虽然没有得到，但不会伤心，不去强

求，始终泰然自若。的确，少欲之人内心无牵无挂，没有很多的痛苦。释迦牟尼佛在经中

告诉我们，少欲者最殊胜，有无量功德。 

《佛遗教经》云：“少欲之人，无求无欲，则无此患。直尔少欲，尚宜修习，何况少

欲能生诸功德。少欲之人，则无谄曲以求人意。亦复不为诸根所牵，行少欲者，心则坦

然，无所忧畏。触事有余，常无不足。有少欲者，则有涅槃。是名少欲。”  

修行之人，应常修少欲。少欲者知足，有一些财物就满足了，内心常安乐。 

《佛遗教经》中又说： 

“知足之人，虽卧地上，犹为安乐；不知足者，虽处天堂，亦不称意。” 

“不知足者，虽富而贫；知足之人，虽贫而富。” 

“不知足者，常为五欲所牵，为知足者之所怜悯，是名知足。” 

知足者，虽然贫穷，但与世间上富裕者是无有差别的，少欲者与拥有三千大千世界的

财富无有差别，是真正的富人！ 

《诸法集要经·治心品》云： 

是心唯无厌，知足索能缚， 

善治彼心者，为世间智人。 



220 
 

《法句经——乐品》云： 

无病最上利，知足最上财， 

信赖最上亲，涅槃最上乐。 

《法集要颂经——圆寂品》云： 

无病第一利，知足第一富， 

知亲第一友，圆寂第一乐。 

    《劝发诸王要偈》云： 

知足为大财，世尊所称说， 

若能修知足，虽贫贱大富。 

    《龙树菩萨为禅陀迦王说法要偈》云： 

知足第一胜诸财，如此之言世尊说， 

知足虽贫可名富，有财多欲是名贫。 

《亲友书》 

佛说一切财产中，知足乃为最殊胜， 

是故应当常知足，知足无财真富翁。 

人天导师佛陀在大小乘经典中再三强调：所有的财产当中，知足少欲最为殊胜。前面

也讲了，之所以命名为“财富”，是因为它能让人得以满足，不管精神财富还是物质财

富，都会带来一种满足感。但如果你精神上非常空虚，物质上再怎么富裕，内心也无法满

足，装多少财富也没办法填满。 

现代跟古代大不相同，古人没有现在这样的资源条件，一个国家的消息基本上都是封

闭的，村落与村落之间由于交通不便，信息交流也少得可怜，这样一来，人们看得不多，



221 
 

听得不多，知道得也不多，所以贪婪不是很强烈。就像我们藏地，世世代代都住在山沟

里，对外面世界一无所知，很多人都有满足感。可是现在并非如此，这个人买了摩托车，

那个人就羡慕得不得了：“为什么我没有啊？我有该多好啊！它的性能如何如何……”贪

欲会无法抑制地生起来。其实如果知道满足，即使没有那么多财产，也堪为一个真正的富

翁，因为“财富”就是令人得以满足。 

     所以，佛陀在大小乘经典中说，知足少欲是所有财产中无与伦比的，它所带来的快

乐，连天王也很难以享受。 

《入行论——静虑品》云： 

空舍岩洞树，随时任意住， 

尽舍护持苦，无忌恣意行。 

离贪自在行，谁亦不相干， 

王侯亦难享，知足闲居欢。 

修行人在寂静地方自由自在地修行，跟谁都没有牵连纠缠，这样的生活不要说人间，

帝释天也很难享受（因为他没有离贪）。 

不管是出家人、在家人，要通过佛法修持自己的心，如果想用物质来满足自己，的确

是很困难的。现在很多富翁无论有多少钱，都无法填补内心的空虚，所以知足才是最大的

财富，有一间简单的屋子住就可以了，若有一种满足感，就不会再想修三四层楼；修了三

四层楼还不够，又修二十几层楼；修了二十几层楼还不行，要换到大城市里去修……最后

你在很多地方修了无数房子，但仍然无法满足。这光是对房子的贪执，还有对人的贪执、

对财物的贪执，一直不能达到满足，痛苦也随之不断增上。 



222 
 

《八大人觉经》云：“多欲为苦，生死疲劳，从贪欲起。少欲无为，身心自在。”因

此，大乘和小乘都提倡知足少欲，倘若没有知足，《俱舍论》中说，根本不堪为出离心的

法器。 

《诸法集要经·教诫比丘品》云： 

弃背于五欲，知足无希求， 

常生寂静心，趣菩提不远。 

现在的社会需要知足，有吃有穿有住就行了，没有必要跟别人攀比竞争，这对你没有

任何意义。如果能真正做到知足，纵然你没有金银等财富，也是世间上最大的富翁。 

我以前讲过一个富翁，他有很多房子和钱财，可是他一点都不开心，每天寝食难安，

愁眉不展。而他隔壁有一对穷夫妇，靠卖豆腐维生，尽管家境贫寒，但夫妇俩从早到晚有

说有笑。富翁觉得特别奇怪：“为什么我如此不快乐，他们却这么快乐？”有一个人对他

说：“你不必多想，隔墙扔几锭银子过去，便会知道了。”于是他趁夜黑无人，将五十两

银子扔进了隔壁的豆腐店。拾到这笔从天而降的财富，夫妇俩欣喜若狂，忙着埋藏银子，

又要考虑怎么花，又要担心别人偷……弄得吃不下饭、睡不着觉，再也听不到往日的笑声

了。富翁这才恍然大悟：“原来我不快活的原因，就是这些银子啊！” 

然而，现在很多人不懂这个道理，心里没有满足感，拼命去追求，最后根本得不到快

乐。有时候我们能明显感觉到，山里的一些修行人，住处也简单，吃穿也简单，可他们有

无比的欢喜心，没有任何忧虑，死的时候也很快乐。我们学院以前有些出家人，生前对财

富没有耽著，死的时候非常安详，有些是狮子卧，有些是跏趺坐。而有财富的人死时却很

痛苦，记得好像 1996年，当时在女众医务室，有一个师父死了，在场的很多医生告诉

我：她临死时一直捂着一个红包，死的样子很惨。后来，大家打开那个红包，发现里面有



223 
 

1万块钱，每个人都很害怕，立即把钱拿去给她念经了。所以，对财产贪著不舍的话，死

时恐怕也不会很安详。 

二、未对治之过患： 

若人广求诸事者，还被尔许苦来加， 

智者若不修少欲，受恼还如众首蛇。 

     如果有人贪求世间事物，不知满足，则会因此而感受众多痛苦。世间之物永远不会

使你得到满足，只会更加增上你的贪心。 

     诚如《佛子行三十七颂》云： 

一切妙欲如盐水，愈享受之愈增贪， 

令生贪恋诸事物，即刻放弃佛子行。 

     多求之愚人，因不知足而生很多烦恼，《佛遗教经》中亦说：“当知多欲之人，多

求利故，苦恼亦多。”比如富人，虽然富可敌国，但不知足少欲，为如何搜集更多财物而

痛苦，甚至夜间仍在苦思冥想，另一方面，因财物太多，又对如何保护财产而苦恼，这是

对一般世间人而言，如果修行者贪著欲妙利养，损害之大简直无可言说，吾等大师释迦牟

尼佛曾在舍卫国附近一名为“无贪庄严” （指舍弃贪欲，庄严净德）的树林中，为一万

二千名比丘痛陈利养的危害。 

     佛说：“利养之害，破皮、破肉、破骨、破髓。云何破？破持戒之皮、禅定之肉、

智慧之骨、微妙善心之髓。” 

     总之，广求世欲只会带来痛苦，远离安乐，所以应修少欲。如果智者不修少欲，则

会如“众首蛇”一样感受痛苦。此处蛇即指龙王，龙王有二种：一者法行龙王，一者非法

行龙王。非法龙王龙王一般有四种痛苦：一者被大鹏金翅鸟所吞噬之苦；二者交尾变形为



224 
 

蛇之苦；三者小虫叮咬身躯之苦；四者热沙汤身之苦。非法行龙王经常感受天降热沙于身

上的痛苦，头上有两个蛇首的龙王，它的痛苦不是很大；如果有三个头，则痛苦要大一

些，头越来越多，感受热沙的痛苦也越来越大。或者论义可解释为，龙王头上都有诸种稀

世之宝为饰，头越多的龙王就有如数守护头饰珠宝之苦及被沉重宝物压迫之痛。同样，我

们财富越来越多，则痛苦亦越来越大。 

    《法句经——喜爱品》云： 

从贪欲生忧，从贪欲生怖； 

离贪欲无忧，何处有恐怖？ 

从欲乐生忧，从欲乐生怖； 

离欲乐无忧，何处有恐怖？ 

从爱欲生忧，从爱欲生怖； 

离爱欲无忧，何处有恐怖？ 

    《法句经——双品》云： 

如盖屋不密，必为雨漏浸， 

如是不修心，贪欲必漏入。 

如善密盖屋，不为雨漏浸， 

如是善修心，贪欲不漏入。 

《劝发诸王要偈》云： 

        贪金滋众苦，少欲非若是，（补译） 

譬如多头龙，多头则多苦。 

《龙树菩萨为禅陀迦王说法要偈》云： 



225 
 

        世夫广求并珍财，还被尔许苦来侵，（补译） 

若丰财业增诸苦，如龙多首益酸毒。 

《亲友书》 

智者痛苦如财多，少欲之人非如是， 

一切龙王头数目，所生痛苦如是多。 

     乐行王的相续寂静调柔，对世出世间的道理极其精通，因而龙猛菩萨称其为“智

者”，此处是阐明痛苦随财产增长的道理。此处的“智者”也可解释为，对世出世间法有

所了解的一切智者们。 

     华智仁波切说过：“有一条茶叶，就有一条茶叶的痛苦；有一匹马，就有一匹马的

痛苦。财富越多，痛苦越大。” 

     可是，人们对财富的追求从来不会满足，《因缘品》云：“虽降珍宝雨，贪者不满

足。”他们最羡慕的就是有钱人，却不了解有钱人的内心痛苦有多大，生活压力有多重。

一个人有 100 万的房子，里面装修必须与这个价位相配，物业管理也随之水涨船高，但这

些钱不可能无缘无故得来，对财富最初积累、中间守护、最后担心毁尽，也要历经同样多

的辛酸。但你的房子若只有几千块，就不必遭受这么多的折磨了。 

    《入行论——静虑品》云： 

积护耗尽苦，应知财多祸， 

贪金涣散人，脱苦遥无期。 

贪欲生众苦，害多福利少， 

如彼拖车牲，唯得数口草。 



226 
 

     现在人一味地认为，经济条件越好，生活档次越高，从中得到的快乐肯定越大。其

实这是一种错觉，到了那个时候，你的竞争、压力越来越可怕，迟早会变成金钱的奴隶。

有些人想买 100万的房子，把一辈子的储蓄、精力都付出去，结果还不够，不但得不到快

乐，反而晚上睡也睡不着。当然，假如你自己福报现前，无勤中得到大量财富，戒律中也

开许接受，但若非要靠勤作来追求，这将会是痛苦的来源。所以，无著菩萨说：“知足具

慧最富裕，不贪一切最快乐。” 

     此处用了一个比喻说明这个道理：譬如，龙王由于业力不同，有的有三个蛇头，有

的有十个蛇头，有的很多很多蛇头……蛇头上面有宝珠，因此，蛇头越多，说明这个龙王

越富裕。可是龙王因恶业所感，大鹏每天给它们降下热沙，又烫又痛难以忍受。热沙往往

是降临到头上，若只有一个头，那保护一个头就可以了。若是有 100个头，每一个头上都

降下热沙，它的痛苦可想而知。 

    《正法念处经·畜生品》云：“龙所住城，名曰戏乐，其城纵广三千由旬，龙王满

中。有二种龙王：一者法行，二者非法行。一护世界，二坏世间。于其城中法行龙王所住

之处，不雨热沙；非法龙王所住之处，常雨热沙。若热沙着顶，热如炽火，焚烧宫殿，及

其眷属，皆悉磨灭，灭已复生……前世时以火烧人村落僧房，以是因缘受畜生身，热沙所

烧。” 

     现在人的财产越来越多，痛苦也是越来越增加。表面上看，你在香港有一个公司，

深圳、北京、山西等地有好几个分公司，自己还有好几套别墅、好几辆轿车，似乎很成

功、很不错。但我们南赡部洲的福报，毕竟不像北俱卢洲和三十三天一样什么都是自然现

前，每一笔财富都需要你费心经营，在这个过程中，经常与各种人发生冲突，还有许许多

多的矛盾和困难，就像龙王的头遭受热沙袭击一样，非常的痛苦。 



227 
 

     因此，大家应仔细揣摩佛法所讲的比喻，这些在世间学校里根本听不到。只有依靠

释迦牟尼佛的教言，我们才懂得怎么样生活，才会真正获得快乐。反之，若凭自己的分别

念和世间愚者的传统，全力追求金钱财富，最后不但得不到快乐，反而招感无量无边的痛

苦，获得人身也没有多大意义。我们修行人应该对钱财学会取舍。当然，倘若你的财富用

来弘法利生，且能将之观为如幻如梦，那不管别人有没有看法，你拥有财富也不会对自己

造成障碍。藏地著名的大成就者蒋扬钦则旺波，他的财产非常富裕，跟当地的国王没有差

别，房间富丽堂皇，宛如宫殿，但他对所有金银财宝的执著，远远不如华智仁波切对自己

木碗的执著。通过一番对话，使华智仁波切心中豁然开朗，显现上也受到了甚深的教诲。 

     当年蒋扬钦则仁波切在德格的时候，华智仁波切正以乞讨的方式四处云游。他有一

个木碗，伴随他同甘共苦，浪迹天涯，走遍了多康的山山水水，因此，华智仁波切也十分

喜爱它。当他去拜见钦则仁波切时，见到上师的周围眷属云集，房间富丽堂皇，宛如宫

殿，里面装满了各种金银财宝，心里想着：原来上师也很喜欢财物，这满屋的珍宝他也一

定很执著吧！钦则仁波切以神通照见了他的心思，便一语中的地高喝道：“华智，你不要

想得太多！我对这室内室外财宝的执著，远远不如你对你那木碗的执著！”一句话使华智

仁波切心中豁然开朗，他恍然大悟：修行人并不一定要过苦行僧般的生活，最重要的是要

放下执著。 

    《法集要颂经——贪品》云： 

伐树不伐根，虽伐犹增长， 

拔贪不尽根，虽伐还复生。 

贪欲如种田，耕之去杂秽， 

爱苗若不耘，善果不坚贞。 



228 
 

     假如你有钦则仁波切这样的境界，那倒是可以，否则，对有漏财产非常执著，死的

时候也会念念不忘。原来有一个人，吃野菜时没注意，稍微有点中毒，吐字不太清楚，一

直不断地说：“我的存款单！我的存款单！”其实这是临终最大的违缘。我们平时要通达

财富如梦幻泡影，独自享受也没什么意义，只有用来利益众生，去帮助一些痛苦的人、可

怜的人，它才具有真正的价值。 

     所以诸位仁者行人应该精进力断对五欲六尘的耽溺，而潇洒自在地过一个离欲知足

能利益无边有情众生的快乐人生。 

     

 


