
241 
 

三、断除贪眠： 

勤躯度永日，于初后夜中， 

眠梦犹存念，勿使命虚终。 

     我们应该恒常驱使自己的身体，每天在修行、念经等有意义的善法中度过，不应该

贪著睡眠，浪费了生命。诚如经中所说：“汝等比丘，昼则勤心修习善法，无令失时。初

夜后夜，亦勿有废。中夜诵经，以自消息。无以睡眠因缘，令一身空过无所得也。” 

     在藏文颂中，还有白天不能睡觉之义。我们很多人养成了睡午觉的习惯，这种习惯

很不好，应该去掉，因为白天睡觉会强生懈怠懒惰、身体沉重、颜色憔悴、增诸疾病、火

界羸弱等二十种过愆。 

    如《大宝积经》云：“弥勒，云何名为乐于睡眠二十种过？一者懈怠懒惰。二者身体

沉重。三者颜色憔悴。四者增诸疾病。五者火界羸弱。六者食不消化。七者体生疮疱。八

者不勤修习。九者增长愚痴。十者智慧羸劣。十一者皮肤暗浊。十二者非人不敬。十三者

为行愚钝。十四者烦恼缠缚。十五者随眠覆心。十六者不乐善法。十七者白法减损。十八

者行下劣行。十九者憎嫌精进。二十者为人轻贱。” 

     修行人不应当贪执睡眠，应当依据经论所说勤躯度永日，将夜间分成三份，其中初

夜、后夜精进修法，唯用中夜进行休息，休息之时亦非在无念当中昏然而睡，应该忆念三

宝功德，或对《虚幻休息》及《能断金刚经》中所讲之诸大幻喻中的任意一法忆念，或忆

念阿弥陀佛之名号、身相等。 

     玄大师译《能断金刚经》云： 

诸和合所为，如星翳灯幻， 

露泡梦电云，应作如是观。 



242 
 

     可是世间人多不知此理。如《格言宝藏论——观察愚者品》中云： 

不察有益和无益，不求智慧不闻法， 

唯有寻求充腹者，真实一头无毛猪。 

     那些愚人对法不作观察有益无益，也不去精勤闻思希求智能，只是如猪一样，吃饱

了无事就呼呼大睡，虚耗人生。我们在人间的生命是有限的，极其短暂的，一旦失去则很

难再复得，所以一定要珍惜此生命，断除贪睡之乐，精进闻思修行，为后世义利做好准

备，使生命放射光辉。作为一个修行人就得学会如何入眠或如何转无记业的睡眠为善业。 

    《入行论——正知正念品》云： 

睡如佛涅槃，应朝欲方卧， 

正知并决志，觉已速起身。 

论中叙述了吉祥卧式或狮子卧势入睡的姿势即世尊涅槃时的姿势：头朝北面向西，右

胁而卧，左腿压右腿，右手曲枕头下，左手舒伸放在身体左侧，采取这种姿势睡觉，有其

深妙的道理。 

《宝云经》云：“入眠之时，右卧而眠，足置足上，以身覆法衣而具足正知正念，以

起床想与光明想而入眠。” 

在佛经中说：狮子是兽中之王，有不共优胜之处。按自然规律，其睡眠也具有四种不

共功德，我们如果采取狮子卧式，也能具同样的功德。一、睡时身体非常放松。我们采用

狮子卧式睡眠，身体各部分都会很放松，能得到充分的休息；二、睡时不失正念。狮子在

睡眠中不会失去正念，不会散乱。我们依此卧式而睡，不会忘失修持善法的正念；三、狮

子睡后，不会入于酣睡、深度昏沉之中，而是处于清明而警觉的状态。我们依此也能如

是，不会被痴睡迷乱蒙蔽。一般人睡着后，立即就会如昏迷一般，自己是死了还是活着都



243 
 

不知道，好像沉在很深的泥潭中一样；四、依此而睡，也不会做噩梦、迷乱之梦，而会经

常做吉祥梦、清净梦。 

莲师在《六道中阴引导文》中说：“不管哪一道的众生，死时如果能保持狮子卧式，

就不会堕恶趣，而且会得善趣果位。” 

入眠时也应以下四想入睡：一、具正念入眠， 二、具正知入眠，三、具光明想入

眠，四、具早起想入眠。  

有关入‘睡’时的观修法门，堪布根巴仁波切在《入行论疏——文殊上师言教甘露

滴》的讲义中，将一生的事宜与一天的行仪相互结合而并行实修。说早上观想自己刚刚得

到人身，是小孩；中午观想自己为壮年人；下午观想为老年人；晚上临睡观为临死中阴，

已睡在做梦时观为法性中阴；早上醒时观想为下一世。这样观修，无常之心即能生起，睡

眠中也能保持清明的正知正念。 

修行人就是能将所有的业都能转为道用的具智聪慧者，若能如经论中所教导的那样入

眠，我们就可以把无计业的睡眠转为善业并能增上睡眠的质量，令自己的生命在睡梦中都

能积聚善业，这样的窍诀有智者何乐而不为也。  

《教王宝鬘论——积菩提资粮品》云： 

由法眠安稳，安乐而觉醒， 

由内无过咎，梦中亦见乐。 

    《劝发诸王要偈》云： 

昼则勤修业，初后夜亦然， 

中夜亦正念，无令空梦过。 

《龙树菩萨为禅陀迦王说法要偈》云： 



244 
 

一夜分别有五时，于二时中当眠息， 

初中后夜观生死，宜勤求度勿空过！ 

《亲友书》 

贤明君主勤度过，白昼上夜及下夜， 

睡时亦非徒无果，于中夜具正念眠。 

     作者对乐行国王说：贤善明智的君主啊，你应合理安排自己的时间，时刻在修行佛

法中度过。现在很多人生活没有规律，凭分别念想吃就吃，想睡就睡，真的跟动物没什么

差别。有些人虽然信佛教，但一天的生活中根本没有佛法的成分。当然，山上的修行人受

环境影响，天天还是能跟佛教结上缘，但如果没有良好的环境，个别道友恐怕也会每天看

电视、吃吃喝喝，除此以外，不会产生一丝念经、参禅、行持善法的念头。 

     现在很多人见解特别恶劣，贪心、嗔心、邪见极其丰富，而佛法的无我见、空性

见、大悲见以及出离心、菩提心特别微弱。其实就算你是出家人，穿一件袈裟也并不代表

佛法，佛法不在于外面的形象，而要看你内心有没有佛教的正见。寺院金碧辉煌，有好几

个和尚，不一定就是佛法兴盛，也许这些和尚根本没有大悲心、菩提心或者修证。包括有

些居士，整天忙于名闻利养，尽管有皈依证，受过三皈五戒，可是对每天的生活从早到晚

一观察：早上起来时像牦牛从圈里爬起来一样，晚上睡觉时如同老猪倒下就睡，平时除了

吃吃喝喝，从来不念咒语、不参禅、不修行，说出来的话跟佛教没有任何关系，世间废话

满口都是，这种生活真的没有意义。 

     因而，龙猛菩萨对国王提了一些生活方面的要求：你在白天应当神清气爽，最好不

要睡觉。晚上也应该分成三时，上夜行持善法而度过；中夜可以入眠；下夜要早一点起来

修行。在入睡的过程中，不要一直酣睡，虽若不具备高深境界，入光明梦境比较困难，但



245 
 

一般来讲，临睡的时候应作狮子卧，观想释迦牟尼佛或阿弥陀佛发光融入自己，或按密宗

上师瑜伽的修法，忆念把自己的头躺在上师怀里：“上师您好好给我加持，我睡觉了

啊！”（嘿嘿，上师一直不睡，你却睡得很香。）这样做有很大的功德。睡觉本来是无记

法，没有什么善根功德，但若在临睡时这样行持，观想要做善梦、明早很早起来，并在睡

前念诵一些咒语和祈祷文，便能将无记的睡眠转为善法。 

     很多人造恶业时随心所欲，吃肉喝酒肆无忌惮，行持善法时却很害怕——“上午可

不可以念咒语？下午可不可以念佛号？”有很多不必要的顾虑，这是不懂佛法的愚痴所

致。其实，行持善法怎么样都可以，只要能与佛菩萨结上善缘，什么行为都没问题。如果

依照上述的窍诀，以正知正念作光明想、早起想而入眠，善根会日日夜夜增上，睡觉也不

会浪费时间。 

     这一点，很多佛教徒不是不懂，而是不做。我曾要求大家睡前磕三个头，很多人两

三个月内还可以，但至今仍坚持的极为罕见。有时候看见一些末法时代的人，真的心生厌

离，我不可能天天在你耳边唠叨，就算给小学生讲一两次威仪，他们比较听话的也会永远

记得。我以前讲《入行论》时，一直很拼命地讲：希望你们早上起床时念二十一遍百字

明，晚上睡觉时也不要忘了磕三个头。但现在多少人没有断？其实，磕三个头的时间很

短，可有些人修行太差了，太值得惭愧了！当然，城市里的人琐事特别多，成天跟这个烦

恼、跟那个生气，睡时没有处于嗔恨心的状态中，算是很有福报的了，对他们也不敢要求

什么。但住在山里的修行人，每天连磕三个头都做不到，还好高骛远地希求即生成就，这

怎么可能呢？有些人没有惭愧心，口气特别大，而行为实在令人厌烦，最简单的要求都做

不到，对自己的希望还特别高，这是完全不现实的！ 



246 
 

     言归正传，行持善法的过程中，我们不能耽著睡眠，它是修行的一大障碍。现在世

间人特别强调睡午觉，汉地的很多学校一到中午就让孩子必须睡下去，所以他们慢慢就习

惯了，长大后每天中午都要睡一会儿，不然就迷迷糊糊的，下午工作没有精神。他们认为

睡午觉对身体好，可以消除疲劳、减轻压力，晚上也有力气熬夜，到舞厅去通宵达旦。但

对修行人而言，白天最好不要睡，麦彭仁波切和有关经论中都说，白天睡觉对身体有损

害，会使记忆力衰退。除了白天不要睡以外，早上也要早一点起来，因为早上做事的效率

非常非常高。 

     很多修行人最大的障碍，就是睡眠难改。佛陀在《大宝积经》中讲了乐于睡眠的二

十种过失，例如，懈怠懒惰：你若喜欢睡觉，闻思修行什么都不行，每天早上也想睡，中

午也睡，晚上就更不用说了；身体沉重：喜欢睡觉的人身体很笨重，不爱睡觉者身体轻

快；颜色憔悴：很多人都认为睡觉能美容，自己会越来越漂亮，可事实并非如此，如果睡

得特别多，你会变得越来越丑；增诸疾病；食不消化；体生疮疱；增长愚痴；智慧羸劣；

非人不敬；皮肤暗浊：很多人说睡觉是漂亮的根本因，美人都是睡出来的，倘若睡觉这么

养人，那老猪肯定是世界上最美丽、最好看的了，因为它每天的工作就是睡觉，此外根本

没有其他事情；憎嫌精进；烦恼缠缚……讲了很多很多过失。如是详细观察，可知欲界众

生贪执睡眠的过患很大。彼经又云：“是故诸智者，常生精进心，舍离于睡眠，守护菩提

种。”有智慧的人应当恒时精进，尽量远离睡眠，虽不能像金厄瓦那样一点都不睡，但也

要守护菩提的种子——毕竟菩提的种子不可能从睡觉中开花结果。 

    《龙树菩萨劝诫王颂》云： 

嗔掉举恶作，惛睡欲贪疑， 

如斯五盖贼，常偷诸善利。 



247 
 

     我经常这样想，凡夫人不睡是不行的，但我以前年轻时特别精进，每天睡三个小时

就足够了。不过现在有点力不从心，很多医生都劝说睡觉对身体如何有帮助，不睡觉如何

不好等，但即使睡得再多，也不能超过六个小时，否则我觉得太可怕了。你实在不行的

话，可以睡八个小时，再不要睡下去了，否则肯定对修行有障碍。 

     因阿那律尊者嗜眠，本师世尊教谏他曰：“一睡一千年，不得闻佛号。” 

     我们应该效仿有智慧的人，看他们早上怎么样精进，晚上怎么样精进，中夜虽然睡

一点，但不会过得毫无意义，始终以正知正念来摄持。可我们自己做得怎么样呢？我有时

候觉得自己还可以，从小对治睡眠方面稍微有一点串习，但有时候也特别惭愧，觉得连没

有发菩提心的人都不如，天天睡觉的话，怎么利益众生！怎么行持佛法！因此，希望大家

听了这个法之后，文字上懂得还不够，行为上一定要长期行持。 

二、修行同品四无量： 

慈悲喜正舍，修习可常研， 

上流虽未入，能生梵世天。 

     修习禅定波罗蜜多，必须修四无量心，因为后者是前者的加行，在《普贤上师言

教》与《大圆满心性休息》中，都广讲了四无量心的功德及必要。  

     什么叫四无量心？在《大圆满心性休息》中说： 

如是已具皈依者，慈心大地开悲花， 

喜心凉荫舍净水，为利众生修自心。 

     即慈、悲、喜、舍四种，因以无量之众生为此四心之所缘，能牵引无量之福，招感

无量之果，故名为四无量心。  



248 
 

     慈心者，愿一切众生得到安乐；悲心者，愿一切众生离开痛苦；喜心者，见众生安

乐内心欢喜；舍心者，舍弃对亲友之贪、对怨敌之嗔，而于大悲境中平等而观。四无量心

具足无量的功德，我们应常时修习，若与菩提心相应，则为得上流无上佛果的因。即使未

得到无上佛果，依此功德亦能转生到梵世天，享受无量的安乐，不会堕入恶趣之中。 

     此理《心性休息》中亦曾宣说： 

若与解脱道脱离，则四梵住三有因， 

灭道所摄此四者，越过有海四无量。 

    《胜藏经》中云：“舍利子，未真实发心或未随真实发心之慈悲喜舍四者即是四梵

住，现行于三有中；若是真实发心或已随真实发心之慈悲喜舍则是四无量，行于涅槃道之

故。” 

     为了后世的利益，我们应精勤修习四无量心。 

    《劝发诸王要偈》云： 

慈悲喜舍心，日夜常修习， 

设未出世间，其福胜梵天。 

《龙树菩萨为禅陀迦王说法要偈》云： 

        慈缘无量悲无尽，喜遍十方舍平等，（补译） 

四无量定当修习，是名开于梵天道。 

《亲友书》 

恒常真实而修持，慈悲喜舍四无量， 

纵然未证正等觉，亦得梵天无量乐。 



249 
 

     我们要常常认真修持慈悲喜舍四无量心，若能如此，即使没有证得至高无上的佛

果，也可获得梵天等人天福报。 

     无论小乘还是大乘，都承许修四无量心的功德非常大。究其原因，是因为所缘的众

生无量无边，愿其获得无量无边的快乐、远离无量无边痛苦的发心极其广大，因而所获得

的果报和功德也无量无边。 

     在修行的过程中，想到天下无边的一切众生正在受苦，愿他们远离十不善业为主的

苦因和流转六道轮回的苦果，这种拔苦之心即“悲无量心”；愿他们行持善法，得到暂

时、究竟的乐因与乐果，此予乐之心就叫“慈无量心”；愿他们身心所有的乐因和乐果永

远不要离开，一直具足，比如众生获得财产、名声、地位时，你从心坎深处高兴：“他们

得到这些多好啊！”这叫做“喜无量心”；对众生一视同仁，不贪著亲友、不嗔恨冤敌，

达到亲冤平等的境界，就是“舍无量心”。 

     当然，这四无量心谁都会说，每个人口头上都能讲得冠冕堂皇，可是真正修持起

来，确实有一定的困难。尤其是菩提心若没有四无量心为基础，是不可能产生的。《大圆

满前行》等中都强调，修菩提心之前必须要修四无量心，如果没有四无量心，这种“菩提

心”并不真实。以前学习《入行论》时，很多人都在我面前说大话：“上师啊，我已经有

菩提心了，非常感谢您的恩德，我永远也忘不了！”但没有过两天，他碰到怨敌了，不要

说是菩提心，连慈心、悲心也荡然无存了。 

     众生无始以来一直贪著自方、嗔恨他方，对“我”的执著非常牢固，只是笼统地想

一想“愿所有众生都获得快乐”，并不能有力地对治我执，一旦遇到关系最不好的仇人，

这种想法就会抛到九霄云外。倘若你的父母和怨敌一个站左边、一个站右边，你手里拿一

个很珍贵的东西，你肯定愿意把它送给父母，怨敌连看都不让看。所以，对于四无量心，



250 
 

大家务必要修持。修持的最深窍诀，堪布阿琼在《前行备忘录》中讲得非常殊胜，我最近

已经翻译出来了，有机会的话，大家应该依此实修。如果菩提心成了一种口头禅，就像领

导宣布政策但自己不行持一样，遇到问题的时候，很多烦恼根本无法压制。现在有些人非

常感谢我，说自己有了菩提心，已经是菩萨了，这样说的话，你也高兴，我也高兴，心里

都很舒服，可是遇到违缘时，你的菩提心到底有没有？我还在担忧，我还有怀疑。 

     萨迦派大德仁达瓦大师的《亲友书释——明义论》及全知荣顿大师的《亲友书释—

—善趋解脱阶梯》的讲义中说，四无量心可分为三种，即缘众生、缘法、无缘之四无量

心。缘众生的四无量心，是指凡夫人在执著五蕴的基础上，愿所有的众生离苦得乐等；缘

法的四无量心，是指声闻缘觉证悟人无我后，了知一切众生皆是五蕴假合，对他们的行为

生起悲心、慈心等；无缘的四无量心，是指证悟法无我的菩萨圣者，明白一切万法如梦如

幻，以如梦如幻的境界对三界众生修持慈悲喜舍。不管怎么样分，四无量心的修习倘若被

无我智慧摄持则令行者获得涅槃圣果，倘若四无量心的修习未被无我智慧摄持，行者修四

无量心暂时可获得梵天界等人天福报，当然，“梵天界”只不过是一个代表，实际上，任

何天界、人间的果报都能现前。 

     修持四无量心，希望大家不要留在口头上，一定要观察自己是否真正具有，如果具

有，那么遇到众生时，你会表现出来的。衡量一个人的修行好不好，从言谈举止中也看得

出来，比如开“奥运会”时，美国得金牌了，你如果很高兴，说明你有平等心。其实地球

是一个整体，美国和中国各自执著自己是强大的国家，用分别念来划界线，但在宇宙太空

上一看，每个国家都非常渺小，就像一粒微尘，有什么可执著的呢？而你，只不过是微尘

中的微尘，自己的成败得失微不足道，就像夏天蚁穴里的一只小蚂蚁，在成千上万的蚂蚁

群中，自己确实很渺小，有什么可值得骄傲的？只有利益众生，人生才有意义。众生获得



251 
 

了快乐，你真心随喜，说明你的菩提心修得不错；如果你产生嗔恨心、嫉妒心，说明菩提

心还没有真正修成。 

     很多前辈大德对四无量心都非常重视，包括华智仁波切和纽西隆多，始终强调若没

修成四无量心，其他修行会十分渺茫。《大圆满心性休息》也讲了很多这方面的窍诀。所

以，大家平时不要说许多大话，应该在实际行动中衡量自己、观察自己。 

 


