
252 
 

二、正行——教诫修四禅： 

舍杂欲苦寻喜乐，随业当生四地中， 

大梵光音及遍净，广果天生与彼同。 

     修习四无量心的禅定，遣除贪欲、痛苦、欢喜、乐执四种违缘，可得四禅天。舍去

世间贪欲获得第一禅，升大梵天；断除痛苦获得第二禅，升光音天；断除寻喜获得第三

禅，升遍净天；断除执著安乐获得第四禅，升广果天。依靠此四种禅定善业的力量，我们

可以生在这四天中。     

     一禅：觉、观一切受用欲界妙欲为过患，静虑（禅定）为妙乐，以证得色界功德、

得有所治已坏之喜及轻安乐者。即具备能断爱恋欲界妙欲之贪结及嗔结，与苦、忧等之对

治支中之寻 1与伺 2，功德支中之喜 3与轻安乐 4，安住支中之心一境性定 5等五支功德的禅

定。初禅可分下、中、上三种，修习初禅的三个阶段可以断除颂文中所说的贪执欲界“杂

欲”，依次可以晋升转生到梵众天、梵辅天、大梵天一禅三处。颂文中的“大梵”是指大

梵天为一禅三受生处的代表者。 

     二禅：观一禅寻、伺二支为过患，修习对治，从殊胜定中生起喜乐者，即具备能断

一禅贪、寻、伺、掉等之对治支中所有心及心所无有恼乱 1，出离下地，于自地起清净之

信，功德支之喜 2与乐 3，及安住支之心一境性定 4等四支功德的禅定。二禅可分下、中、

上三种，修习二禅的三个阶段可以断除颂文中所说的贪执一禅“寻”、伺，依次可以晋升

转生到少光天、无量光天、光明天二禅三处。颂词中的“光音”天是指光明天或译作极净

光天为二禅三受生处的代表者。  

     三禅：观二禅喜支为过患而具有轻安之乐者，即具备能断二禅喜等之对治支中所有

弃绝一切杂染诸法，平等安住无杂染中的行舍 1、不忘修习之正念 2及念念而住之正知 3、



253 
 

功德支中之轻安乐 4，安住支中之心一境性定 5等五支功德的禅定。三禅可分下、中、上三

种，修习三禅的三个阶段可以断除颂文中所说的贪执二禅“喜乐”，依次可以晋升转生到

少净天、无量净天、遍净天三禅三处，颂文里的“遍净”指的是遍净天为三禅三受生处的

代表者。  

     四禅：观三禅之轻安乐为过患而成不苦不乐之舍者，即具备能断三禅乐、出入息、

未圆定等之对治支中，所有远离欲界的苦、忧；一禅的寻、伺；二禅以下所有之喜；三禅

以下所有出息、入息及三禅之乐八过患的清净念 1、清净行舍 2，功德支中之受舍 3，安住

支中之心一境性定 4等四支功德的禅定。四禅亦可分下、中、上三种，修习四禅的三个阶

段可以断除颂文中所说的贪执三禅轻安“乐”，依次可以晋升转生到四禅的八个受生处，

四禅的受生处分为凡夫地和圣者地：前三处为无云天、福生天、广果天，由凡夫居住；它

的上方为五净居天，即无热天、无烦天、善现天、善见天、色究竟天，居住的全部是圣

者。颂文里的“广果”指的就是凡夫地的广果天作为为四禅八受生处的代表者，但五净居

天没有代表。我们通过修持四禅定，可以获得上述色界十七天。禅定波罗蜜多主要使心寂

静，心若静，则可成就四禅天的十七处，在这个基础上自然能得到很多的神通神变。 

     四禅属于寂止，是一种世间的修法，不能究竟断除烦恼障，如果以胜观的智慧来摄

持才可以得到究竟解脱。诚如《龙树菩萨劝诫王颂》所云： 

无慧定非有，缺定慧便溺， 

若其双运者，有海如牛迹。 

    《劝发诸王要偈》云： 

离欲觉欢喜，苦乐修四禅， 

梵光净果实，受此诸天乐。 



254 
 

《龙树菩萨为禅陀迦王说法要偈》云： 

舍杂欲喜及苦乐，若专系念四禅心， 

          命终必生梵光净，广果彼等四天处。（改补译） 

《亲友书》 

以断欲行喜乐苦，四种禅定次第生， 

梵天光明遍净天，广果天之四天界。 

     现在许多人喜欢坐禅，让心得以寂静清凉，这种状态叫做“寂止”。寂止的具体修

法，显宗和密宗中比较多，我在这里暂时不谈。此处是说，通过修持殊胜的寂止，可以转

生到色界四禅中去。 

     欲界众生的心比较粗大，《俱舍论》中说，对外境事物的笼统了知叫“寻”，详细

了知事物本体叫做“伺”。譬如，了知桌上有瓶子叫“寻”；发现瓶子上有个小裂缝，叫

做“伺”。通过寻伺而断除贪结、嗔结，获得禅定所生的喜乐，并将心安住于一缘，这种

境界称为“一禅”。（一禅有因和果，“因”指禅定的名称，“果”指转生到此天界中。

以下均依此类推。） 

     要转生到四禅，须断五结——疑结、戒禁取见、萨迦耶见、贪结、嗔结。 

     依靠禅定的明清之心，断除一禅的寻伺而获得的境界，就是“二禅”。 

     通过舍心与正知正念断除喜心，仅剩下乐心，此为“三禅”。 

     以念清净与舍清净断除乐心，完全远离禅定的八种过失——欲界的痛苦与忧恼、一

禅的寻与伺、二禅的喜与乐、三禅的入息与出息，这种无有执著和过患的清净境界，即是

“四禅”。欲界众生要想显示神通，必须入于四禅的禅定。 



255 
 

     “梵天光明遍净天，广果天之四天界。”说的就是我们以四种禅定为因，依次可转

生到大梵天、光明天、遍净天与广果天中去 。具体而言，色界四禅共有十七天，其中一

禅包括三处，即梵众天、梵辅天、大梵天（龙猛菩萨以大梵天作为一禅的代表，若能获得

大梵天的果位，一禅的其他果位同样也能获得。因为有了禅定的因，果不可能得不到）。

二禅有三处，即少光天、无量光天、光明天（光明天为二禅的代表）。三禅也有三处，即

少净天、无量净天、遍净天（遍净天为三禅的代表）。四禅共有八处，分为凡夫地和圣者

地：前三处为无云天、福生天、广果天，由凡夫居住；它的上方为五净居天，即无热天、

无烦天、善见天、善现天、色究竟天，居住的全部是圣者（凡夫地以广果天为四禅的代

表，但五净居天没有代表）。我们通过修持四禅定，可获得色界的这些果位。 

     至于四禅定的具体修法，《俱舍论》和《大圆满心性休息》中都讲过，此处恐繁不

赘。当然，作者并不是要你发愿转生到天界去，而是强调在行持善法时，心要安住，与禅

定相结合，如果你发了广大的菩提心要超越一切世间，对所有的禅定支不了解是不行的！ 

三（后行）分二：一、总说弃恶从善；二、尤其断除等持障之法。 

一（总说弃恶从善）分二、一、宣说善恶轻重；二、教诫具足对治不善之广大善法。 

一、宣说善恶轻重： 

若恒修对治，德胜愍众生， 

此五行为善，不行为大恶。 

《地藏经》中说：“南阎浮提众生，起心动念，无非是业，无非是罪。”试观我们平

日所作所为，善业少且微，恶业多且重。为了改变这种情况，我们先应了知善恶业轻重之

差别，为了便于辨别，龙树菩萨在此处分析了业的五种条件：恒、修、对治、德胜、愍众

生。所谓恒，是恒常不断。以放生之善业来说，我们经常放生，也经常想着放生的事情，



256 
 

并不是偶然一次、二次，这叫做“恒”；二者修，是指强烈的意乐。如我们在什么都不想

的无记状态中放生，虽有些功德，但不会很大，因此我们放生时，应该忆念放生功德；三

者对治，即为修善法而对治违缘，比如依对治遣除烦恼，则智慧自然生出，又如放生时，

应将阻止自己放生的众多违缘遣除，顺利获得放生功德；第四德胜，指功德殊胜的福田

处，如于上师三宝前献供或承事，功德极大，因是殊胜福田故；五者愍众生，对众生以悲

愍、饶益心而造善，获利巨大。总之，我们做什么善事，应时间持久、增强意乐经常忆

念、修持对治心、具殊胜福田、对悲愍众生有利，具足此五种条件的福德无有限量。  

     反方面讲：以杀生作比喻，第一，恒时喜欢杀生；第二，增强意乐经常忆念杀生的

好处；第三，对他人劝诫充耳不闻，继续杀生；第四，牵涉到福田方面，比如上师告诫你

不杀生，你非但不听，而且对上师诽谤，继续杀生，或于寺庙等处杀生；第五，对众生没

有一点悲愍与同情，任意宰割。具足这种条件的罪业极重。 

     寂天菩萨在《入行论——正知正念品》中说：  

恒依强欲乐，或依对治引， 

以恩悲福田，成就大福善。 

    《劝发诸王要偈》云： 

恒依强意乐，无治德胜境， 

        五业善恶重，宜勤修净善。（补译） 

    《龙树菩萨为禅陀迦王说法要偈》云： 

恒依强欲无对治，德胜境田所肇事， 

     五种善恶业更重，故当勤修诸大善。(补译) 

《亲友书》 



257 
 

恒贪不具对治法，功德主田之事生， 

五种善恶更为重，故当精勤行大善。 

     什么样的善业最大？什么样的恶业最大？世间人对此不太清楚。佛陀在《业报差别

经》等经典中有阐述，作者在此归纳出来给大家宣说：无论善法还是恶业，其轻重的界

限，有时间、意乐、有无对治、功德田、主田五方面的差别。 

     一、时间：假如你恒常造作，如经常杀生，则罪业非常严重；倘若经常行善，对一

部经典今天也念、明天也念，今年也念、明年也念，一直不断行持善法，这种功德不可思

议。因此，行善的时间越长越好，我认识的有些人，不管到哪里去，白天晚上只要有时

间，就开始看书、念诵、行持善法，这样功德会越来越大；而造恶的时间越短越好，有些

屠夫、妓女长年累月地造恶业，如此会成为重业之因。 

     二、意乐：从心的角度来讲，如果对这种行为特别耽著，则成为重业之因。也就是

说，你对善法非常贪执，或者造恶业有强烈的执著，如此功德或过患非常大。 

     三、有无对治：有没有摧毁此业的对治法。例如你在杀生造业时，若产生后悔心，

没有继续做下去，此业不会成为重业；你在行持善法时，若有宣扬功德等毁坏善根之法，

此善业不会功德很大。 

     四、功德田：即功德之根本——三宝。凡是以三宝为对境，对其毁谤、挖苦、摧

毁，则此恶业尤为严重；若对其供养、恭敬、承侍，那么功德非常非常大。 

     五、主田：包括可怜众生等苦田和父母等恩田。若以父母等作为对境，对他们进行

承侍供养，这个功德非常大；如果对他们生嗔、谩骂、挖苦，过失也无法想象。 

     上述共有五方面的差别。如果我们行持善法时，这五个条件全部具足，那不用问别

人，功德肯定特别大。比如我念《普贤行愿品》，时间是经常念，不是念一次就可以了；



258 
 

念的时候非常高兴，有一种强烈的欢喜心，并不是强迫或不乐意的情况下念的；念的过程

中，没有摧毁善根的任何违缘；在三宝所依面前念诵；念完后回向给一切众生或者供养上

师三宝。这样的话，念一遍《普贤行愿品》的功德特别大。 

     同样，从恶业方面而言，就拿杀生来说，如果恒常杀生；杀生时特别乐意，有强有

力的嗔恨心；没有摧毁此业的对治，也没有人劝你不要杀；在寺院等三宝所依面前，或于

佛的诞生日杀生；对境是苦田——可怜的众生。如此五个条件都具足，造业的过患肯定特

别大。 

     所以，屠夫造业还是很可怕的。但若是一个出家人无意中杀生，由于他不是经常杀

生；杀生时没有强烈的意乐；并不是故意在三宝面前杀；杀生后马上产生后悔心，拼命地

忏悔，那虽然他杀了生，这个业也不一定成熟。 

     造业的轻重，很多人恐怕不清楚，所以学习这些教理极有必要。明白了以后，就不

用天天问别人了，如果你问的人没有佛教基础，不一定答复得非常正确，而龙猛菩萨所造

的论典十分可靠，除了精神有问题、见解有问题的人以外，没有一个佛教徒不承认的。 

     因此，大家应该观察自己所造之业的轻重，不要认为生起一个分别念就好可怕。依

靠佛经来衡量，有些业虽然属于恶业，但它并不重，通过忏悔即可清净。善法也是同样如

此。所以，希望大家以强烈的意乐，常于三宝所依前做供养、做功德。我最害怕有些人生

邪见，以前是出家人、是三宝弟子，后来以种种原因再也不学了，这种愚痴的人最可怕。

有些人尽管烦恼比较重，时常犯错误，但天天在佛像面前忏悔，不断地修行，他的罪业也

有清净的机会。故而，大家务必要明白取舍！ 


