
89 
 

二（道之本体）分三：一、略说；二、广说；三、教诫实行彼等之义。 

一、略说： 

施戒忍勇定，惠不可称量， 

此能到应修，渡有海成佛。 

此颂为略说六度。“施”指的是布施波罗蜜多；“戒” 指持戒波罗蜜多；“忍”即

为忍辱波罗蜜多；“勇”指精进波罗蜜多；“定”指禅定波罗蜜多；“惠”通“慧”为智

慧波罗蜜多。每一度都有无量无边的功德，所以说为“不可称量”。六度是大乘佛法的总

集，沉溺在六道轮回大海中的众生，想要超越轮回大海，必须依靠六波罗蜜多这艘殊胜的

大船。只要我们登上这艘船，就可以很顺利地圆满渡过三有轮回大海，到达究竟彼岸，登

上佛果的宝洲。  

    《劝发诸王要偈》云： 

施戒忍精进，禅定无量慧， 

是诸波罗蜜，慧者当修习， 

能度三有海，逮得牟尼尊。 

    《龙树菩萨为禅陀迦王说法要偈》云： 

        修仁柔和舍嗔恚，佛说是行最无上，（改译） 

如是精进及禅智，具此六行超生死。 

《亲友书》 

施戒安忍精进禅，如是无量智慧度， 

圆满趋向有海岸，成就如来正等觉。 

此颂归纳六波罗蜜多（六度）略义，要求凡是学道者行持六度万行。 



90 
 

六波罗蜜多涵摄一切大乘道，除此以外，别无其他可行持的。汉传佛教中，将六波罗

蜜多结集成论典的比较多；藏传佛教中，麦彭仁波切的《释迦牟尼佛广传·白莲花论》，

也是配合六波罗蜜多次第，宣讲佛陀因地时的公案。 

作为凡夫人，真正圆满六波罗蜜多不太可能。就像《十地经》和《入中论》中所说，

布施度圆满是一地菩萨，以此类推，直至智慧度圆满的六地菩萨，才算是圆满六波罗蜜

多。我们很难领悟那种境界，尽管如此，在因地时也可以尽力效仿，随行修学。 

下面阐述六度的各自法相：（大家虽然听过很多次，但佛法并不是听过就可以了，应

该从不同的方面来了解，然后对照自己的行持，这方面值得善加观察。行持六度时，皆要

以菩提心摄持，最后回向给一切众生，否则，就成了世间善根或者随解脱分的小乘善

根。） 

一、布施度：所谓布施，是指将拥有的一切给众生，以斩断对我所的贪执。它分为财

施、法施、无畏施，财施又包括普通布施、广大布施、极大布施三种。自己的身体、受

用、财产甚至家人，都应该布施给众生，不过这是很难做到的。有些人认为布施很简单，

但实际上，你对财富有我所执，对家人也特别执著，不要说布施，别人看一眼也不高兴，

像佛陀因地时那样割舍一切，我们凡夫人是望尘莫及的。 

二、持戒度：指制止恶行、行持善法的一种心，包括禁恶行戒、摄善法戒、饶益有情

戒。其宗旨是“诸恶莫作、众善奉行”，行持一切善法，制止一切恶行，尤其从大乘的角

度来讲，还要加上“利益一切众生”。真正的持戒度，是通过守持净戒来利益众生、帮助

众生，而不扰乱任何一个众生。 

三、安忍度：在各种违缘面前，心不脆弱，不容易畏缩。它分为安受苦忍、耐怨害

忍、谛察法忍。 



91 
 

安受苦忍：为了成就正法，不顾一切艰难困苦。比如在修行过程中，不管自己身体不

好，还是听法天气不好，面对种种违缘时，内心坚强不屈，一点也不退缩。 

耐怨害忍：怨敌当面或暗中伤害你，你不会对他们满怀嗔怒，随忿恨的心态所转。包

括有些道友在发心过程中，他人经常无理取闹、无端挑衅，你也能完全接受。 

谛察法忍：听闻甚深的空性实相或者广大的大乘行为时，自己不生丝毫邪见。 

这几种安忍，若没有殊胜的善根和缘分，自己很容易退失。 

按照有关经典和论典的说法，布施度、持戒度、安忍度这三者，可以摄于有缘福德资

粮中。 

四、精进度：对行持善法极其欢喜，即精进的本体。它可分为盔甲精进、加行精进、

不退转精进（无厌足精进）。无论积累有缘福德资粮还是无缘智慧资粮，都离不开精进，

否则一切功德无法增上。 

月称论师也在《入中论——菩提心焰慧地品》中说： 

功德皆随精进行，福慧二种资粮因， 

何地精进最炽盛，彼即第四焰慧地。 

且不说成就菩提，仅仅是世间的事情，没有精进也办不成。有些人浑浑噩噩、懒惰昏

沉，一天到晚消磨时光，连自己的吃住都难解决，什么实义都没有。因此，大家不要懒

惰，早上起早一点，晚上睡晚一点，平时不要特别散乱，一定要做对自他解脱有意义的事

情。 

五、禅定度：心一直专注于善法，就是禅定的本体。它分为世间静虑、出世间静虑两

种。世间静虑包括四禅定、四无色定，这些禅定是轮回之因；出世间静虑，指声闻、缘

觉、菩萨、佛陀的禅定，这些禅定是解脱之因。禅定是增长善根的根本因，如果心不静下



92 
 

来，一切善法不可能成就。大家有时间的话，也应该将心安住下来，无始以来一直随分别

妄念而流转轮回，饱受痛苦，如果现在还不停止，何时才能脱离生死大海呢？  

六、智慧度：能辨别万法的真相，就是智慧的本体。它分为闻所生慧、思所生慧、修

所生慧，或者胜义与世俗两大智慧。 

佛陀在因地修行时发现，只行持这六度已经足够了，多则不必，缺则不可。作为修行

人，这六度必须要圆满，如此方能离开三有大海，到达解脱彼岸。因此，我们发大乘菩提

心的人，应该在力所能及的范围内，行持布施、持戒、安忍、精进、禅定、智慧，若能如

此，终有一天会抵达彼岸，获得如来如海圆满的妙相和功德。 

六度所感的果报，《善戒经》说：“一施感富，二戒感具色，三忍感力，四进感寿，

五禅感安，六智感辩。” 

龙猛菩萨在《教王宝鬘论——僧俗学处品》中云： 

施财戒安乐，忍美精进威， 

定寂慧解脱，悲成一切利。 

其中智慧度最为重要，三世诸佛皆依此而获菩提果，《圣般若波罗蜜多心经》云：

“三世一切诸佛，亦皆依般若波罗蜜多故，证得无上正等菩提。” 

《华严经》中还以比喻来形容六度，如《华严入法界品》云：“复次善男子！菩萨以

般若波罗蜜为母，方便善巧为父，檀那波罗蜜为乳母，尸罗波罗蜜为养母，忍辱波罗蜜为

庄严具，精进波罗蜜为养育者，禅那波罗蜜为浣濯人，善知识为教授师，一切菩提分为伴

侣，一切善法为亲属，一切菩萨为兄弟，菩提心为家，如理修行为家法，诸地善法为家

处，得诸忍法为家族，大愿现前为家教，以清净智满足诸行为顺家法，劝发勤修不断大乘

为绍家业，法水灌顶一生所系菩萨为王太子，成就广大真实菩提为净家族。”对于这些比



93 
 

喻，大家应该要了解，在菩提道中成长、成熟，最后圆满利益众生的事业，所有环节都要

靠这六度来成就。  

我们行持善法的过程中，需要明白六度的重要性。平时持戒也好、布施也好，一定要

以菩提心摄持，哪怕布施一块钱给可怜的乞丐，前面也要有发心，中间有个好心好意的心

态，不要侮辱他或蔑视他，最后以大乘回向来摄持，这样一来，依靠六度之因，将来可成

就二身（色身和法身）之果。 

《入中论——菩提心发光地品》云： 

如是施等三种法，善逝多为在家说， 

彼等亦即福资粮，复是诸佛色身因。 

龙猛菩萨在《教王宝鬘论——积菩提资品》中说： 

诸佛之色身，由福资所成； 

法身若摄略，由慧资所生。 

龙猛菩萨在《六十正理论》的最后也说： 

此善愿众生，集修福慧资； 

获得由福智，所出二殊胜。 

每一个众生将来都会圆满色身和法身，但二身之因，现在就要准备，就像学生必须经

过读书才能进入大学校门一样。我们在因地的时候，不要认为：“六度只不过是一种说

法，与我无关！”前辈高僧大德和诸佛菩萨如何行持六度万行，我们也应该尽心尽力去

做，这样一来，心力才会逐渐提升，烦恼障碍才会慢慢消除，最后现前如来身相，利益天

下无边的众生。 

二（广说）分六：一、布施；二、持戒；三、安忍；四、精进；五、禅定；六、智慧。 



94 
 

一、布施： 

若孝养父母，其家有梵王， 

现招善名称，来世生天堂。 

     因为父母对自己恩德很大，所以应该孝养。谁人恭敬孝养自己的父母，则他已具足

了梵天、帝释等天人的福报，很多天人也会经常加以保护。此人今生自然会招感善妙名声

和圆满财富，来世不堕恶趣，生到三十三天等胜妙天宫，成就帝释梵天的果位，享受无量

的安乐和福报。除了对父母孝养外，藏文中还提到了对上师应恭敬供养。 

     提到“天堂”，很多人都以为是外道的说法，实际在佛教中也是承认的。众生持戒

修善，修习四禅八定的福德成熟时，即可往生六趣中的天界。如今世间上很多人学佛只是

为了升天堂，你对他讲好好学佛可以升天堂，他特别高兴，让他成佛他却听不懂，确实，

升天堂也可以，但如果把升天堂当成究竟的归宿，那也就显得目光太短浅了。 

《劝发诸王要偈》云： 

若人孝父母，至心尽供养， 

是名礼教门，清净天胜族， 

名闻远流布，舍身生天上。 

    《龙树菩萨为禅陀迦王说法要偈》云： 

若能在家孝父母，此即名为胜福田， 

现世流布大名称，未来福报转无量。 

《亲友书》 

何者孝敬父母亲，彼族具梵阿阇黎， 

供养彼等今名扬，他世亦转善趣中。 



95 
 

     这里只象征性地讲了一些布施，至于具体内容，可从其他论典中了知。 

     此处布施的主要对境，是恩重如山的父母。作为大乘修行人，要对一切众生作父母

想，但是首先，应该对今生的父母孝顺恭敬，否则，想把其他众生视为父母是不现实的。 

大小乘的佛经中，非常强调对双亲的孝敬。一个人若能做到这一点，那在他的家族中、在

他的命运中，会得到梵天、帝释、四大天王为主的白法天尊之护佑和加持。同时，诸佛菩

萨化现的善知识也非常喜欢这种人，对他进行加持之后，他的家族中会不离堪为世间应供

的阿阇黎。 

《入中论——菩提心极喜地品》云： 

彼诸众生皆求乐，若无资具乐非有， 

知受用具从施出，故佛先说布施论。 

悲心下劣心粗犷，专求自利为胜者， 

彼等所求诸受用，灭苦之因皆施生。 

此复由行布施时，速得值遇真圣者， 

于是永断三有流，当趣证于寂灭果。 

发誓利益众生者，由施不久得欢喜， 

由前悲性非悲性，故唯布施为要行。 

且如佛子闻求施，思惟彼声所生乐， 

圣者入灭无彼乐，何况菩萨施一切。 

     《亲友书》的字面意思，虽然看似好懂，但对于有些颂词，希望你们不要解释错

了。现场听闻的人也好，以后通过光盘学习的人也罢，一定要认认真真思维，看你的理解

是怎么样的，再对照讲义里的解释，看一看有什么出入。不要凭自己的妄想分别念，把这



96 
 

个颂词解释成：如果孝顺父母、供养上师阿阇黎、供养梵天等，那么今生感得妙色，来世

转生善趣。如果这样理解，简直与法义差十万八千里。因此，大家平时学习经论时，千万

不能改变圣者的本来意图。 

     恭敬父母的人，其家族中不离护法天尊的加持，以及善知识的转世。同时，今生会

以感恩图报等功德而美名远扬，处处得到人们的交口称赞，来世也将转生到善趣中。由

此，假如一个人忤逆不孝，他的下场也可想而知。不管在佛教中，还是传统文化中，孝敬

父母都是最重要的，依此可看出一个人的人格和德行。无论你是出家人还是在家人，父母

如果仍健在，自己应尽心尽力地照顾，倘若实在照顾不上，也要经常安慰他们、问候他

们。从佛教的角度来讲是这样，从世间的角度来讲也是这样。若没有父母的生育、养育之

恩，我们根本不会懂文化知识、取舍智慧。阿琼堪布在《大圆满前行笔记 》中专门讲了

父母对孩子的恩德，包括世间智慧的恩德、出世间智慧的恩德，以及一些做人的道理。如

果没有父母的教导，你从小在牛群中长大，现在吃饭可能连筷子都不会拿。所以，有报恩

之心非常重要，这种人即生中名声远播，他世能转生到人天善趣中享受快乐。 

     不过，现在社会变得比较可怕，古人对父母尊重是理所当然的事情，而如今这个社

会，孩子只学习文化知识，从来不懂孝养父母，这也跟教育脱不了干系。其实中国文化是

建立在孝道基础上的，“孝”字上面是一个“老”字，下面是一个“子”字，意谓儿女把

父母顶戴在头上。可是现在的人若孝顺父母，大家都觉得特别稀有，纷纷歌功颂德，这是

极其颠倒的。 

     现今这个时代跟以前不同，以前每一家有三四个孩子比较正常，但现在因为种种因

缘，父母生的孩子比较少，如果这个孩子不孝顺，那父母一辈子就没有指望和依靠了。有

些人说：“我已经出了家，没办法报答父母的恩德。”这种说法不对。 



97 
 

     华智仁波切在《前行》中引用佛经的教证说：“儿子将父母扛在左右双肩上转绕大

地承侍，也难以报答父母之恩，若使父母趋入正法，则能回报恩德。” 

     莲池大师有言：“人子于父母，服劳奉养以安之，孝也；立身行道以显之，大孝

也；劝以念佛法门，俾得生净土，大孝之大孝也。” 

     然而现在有些父母，子女如果出家了，就觉得一切都完了，让他永远不要回来，不

然，附近的人会指指点点，自己也抬不起头来。但我们藏地有些地方恰恰相反，一家如果

没有出家人，就觉得这家跟屠夫家一样，特别不光彩，所以到了一定的时候，父母会千方

百计让孩子出家，并且把这作为炫耀的资本，到处去宣传。 

     你们如果有出家的缘分，当然非常好，但若没有这种缘分，不管怎么样，父母健在

时，自己也应该供养承侍。 

《大集经》中说： 

“世若无佛，善事父母，事父母即是事佛也。” 

世间上若无佛出世，善于承侍父母，即是承侍佛陀。纵然父母已离开人间，我们在开

法会、朝圣地时，提一提他们的名字，或者交钱请僧众加持，也是一种孝顺的表现。已故

的父母为了养育你造过很多恶业，如今可能堕在地狱、饿鬼、旁生中，若依靠僧众的威力

念经超度，他们也有摆脱的机会。 

《大乘本生心地观经》中还说：“孝养父母，若人供佛，福等无异。” 

《六祖坛经》也说：“恩则孝养父母。” 

因此，我们应当报答父母的恩德。如果实在不能报恩，也不要天天让他们生气，毕竟

老年人很快会离开人间，在短暂的岁月里，你没有能力让他快乐，也不要让他大动肝火。

有些父母脾气不太好，假如给气死了，你过失也比较大，已经造“无间罪”了。 



98 
 

     子女对父母孝顺，就会得到护法神的帮助，很多上师也喜欢他，寺院的大和尚、住

持肯定会加持，赐予他悉地。否则，对父母都不孝顺，有些上师有点害怕：“他对生身父

母尚且如此狠，会不会有一天对我也是这样？”所以不敢接近他。 

     现在的教育体系，我始终认为，缺少感恩或者孝顺的理念，这样一来，孩子长大之

后，对父母漠不关系、置之度外。我看到一本书里说，人们把该恭敬的父母扔出门外，不

该恭敬的宠物迎到家里，而且“娶了媳妇抛弃娘”，种种行为非常过分。父母一辈子呕心

沥血抚育他，结果他长大之后，把父母像仇人一样对待。米拉日巴的道歌中，这方面的教

言比较多，我们讲《前行》时也描述过。 

     米拉日巴尊者说： 

子初悦意如天子，慈愍之心难形容， 

中间过分催索债，虽施一切无悦时。 

别人之女迎入内，大恩父母逐出外， 

父亲呼唤不答复，母亲呼唤不应声， 

后成冷淡之邻居。勾结狡者造恶业， 

自生怨敌刺痛心，应断轮回之耙绳， 

世间子孙我不求。 

又说： 

女初笑颜如仙童，掠夺财宝具大力， 

中间讨债无尽头，父前公开索要走， 

母前暗地偷偷带，施给不知报恩德， 

嗔恨大恩之父母，后成红面罗刹女。 



99 
 

若善他人之荣耀，若恶自己祸害源， 

祸害魔女刺痛心，断除无觉之忧愁， 

祸根之女我不求。 

     你们已经出家的人，父母虽然不一定同意，但你平时积累的善根，应该回向给今世

父母为主的有情众生，以报答他们的恩德。假如父母已然辞世，有机会要给他们多作回

向。我母亲现在 77岁了，每次一开法会，都写她父母的名字请僧众念经，这种传统很值

得学习。我们这里极个别道友，一年也不给父母打去一通电话，父母的心情如何，你们也

应该清楚。有些人的父母去世了，但他遇到殊胜的对境时，从来不提他们名字，也不作一

点善根回向，这是不孝顺的表现，以后应该学会关心父母为主的众生，这是很重要的！ 

 


