
100 
 

二（持戒）分四：一、所护之戒；二、断除彼之违品；三、行持同品不放逸；四、以比喻

说明不放逸之利益。 

一、所护之戒： 

杀盗淫妄说，耽食爱高床， 

断诸酒歌舞，华彩及涂香， 

若女男能成，此八支圣戒， 

欲界六天上，长净善当生。 

     因为当时乐行国王是在家的居士，所以龙树菩萨为他讲解八关斋戒。菩萨告知国王

应护戒：不能杀生，不能偷盗，不能邪淫，不能说妄语。这四条为根本戒，不仅出家人，

居士也不能犯。八关斋戒中，除了四根本戒外还有四条支分戒：不“耽食”——不非时

食；不坐高广大床；断饮一切酒；歌舞、华彩及涂香，这里合为一条，意为在言语方面不

能唱歌，身体不能跳舞，也不能故意去观、听；“华彩”即花鬘项链及耳环、戒指等各种

饰品，“涂香”指在脸上所用白色、蓝色、红色等各种颜色的香料化妆品等。这些容易使

人增上贪欲，所以都应舍弃。在我们学院的出家人不必说了，就是来这里学法的女居士

们，什么耳环、项链、戒指等很多装饰、化妆品都舍弃了，接近于出家人，非常好。 

     如果善男善女能持守这八关斋戒，六欲天的福报都会得到。女众以此持戒福德，能

转不净女身为男，而且以等流善果能在欲界天中修习善法，以长期亲近善法的缘故，善根

能得以增长。 

     四洲之北俱芦洲异熟障严重，因此，北俱卢洲的人不是别解脱戒的戒器，得不到戒

体。剩下三个洲：南瞻部洲、西牛货洲、东胜身洲，这三个洲的男女都可以成为别解脱戒

的戒器，若受别解脱戒，可以得到戒体。 



101 
 

《劝发诸王要偈》云： 

离杀盗婬欺，饮酒及三枝， 

成就八分齐，随顺诸佛学， 

舍身生六天，所欲悉随意。 

《龙树菩萨为禅陀迦王说法要偈》云： 

杀盗婬欺耽荒酒，雕床高广及香熏， 

讴歌倡伎过时食，如斯众恶宜远离！ 

若少时间修此戒，必受天乐升涅槃。 

《亲友书》 

损害盗夺与淫行，妄语贪酒非时餐， 

喜高广床与歌唱，舞蹈花鬘皆当断。 

随行罗汉之戒律，若具此等八斋戒， 

持长净转欲天身，当赐善男善女人。 

     下面讲八关斋戒。乐行王是在家居士，所守的居士戒有长期与短期两种，八关斋戒

是短期的，即一日之戒。作为守八关斋戒的人，首先应该把戒条搞清楚，否则到底守什么

戒也不懂。当然，小乘八关斋戒，出家人没有必要受，（因为出家戒律中已经包括，不必

重新受持在家戒律。）但是大乘八关斋戒，在家人、出家人均可受持。 

     八关斋戒共有八条戒律： 

     作为在家人，诚如《三戒论》中所言，能长期守持三皈五戒是最好的，若不能这样

坚持，在吉祥的日子里、特殊的节日中受八关斋戒，功德也非常大。 



102 
 

     八关斋戒的分支是：一、该日不杀害一切有生命的众生；二、不通过各种方式不与

取；三、断除一切不净行；四、不说妄语；五、不喝酒；六、不非时食，要过午不食；

七、不喜爱高广大床；八、不唱歌，不跳舞，不佩带装饰、打扮化妆（这三者合为一

戒）。前四条根本戒属于戒律支，戒酒为不放逸支，后三条是禁行支，以上八种要一概行

持。追随往昔目犍连、舍利子等圣者如何受戒而成就，我们也应当如是受持，这样观想之

后，在善知识面前接受八关斋戒。持此长净将来可投生为欲天的悦意身体，根本不会转为

劣身。因此，龙猛菩萨要求乐行王自己好好地受持，因缘具足、条件成熟的情况下，理应

给有缘的善男善女传授。（一般来讲，斋戒应由出家人传授，倘若条件不具足，也特殊开

许由具别解脱戒的居士传授，此处讲得比较明确。） 

     汉地的居士经常守八关斋戒，这种现象很普遍。首先，最好在一个上师那里接受戒

律，后于一年不同的日子里，早上天还没有亮时，可以在佛像面前自己受。这对不能长期

守戒的在家人来讲，非常非常的重要。毕竟有家庭的人持戒有一定困难，有时候需要喝

酒，很多行为也不方便，甚至不能睡高广大床，（很多人买了大房子之后，可能要犯戒律

吧，第一个就买特别大的床，古代可不是这样，但现在人连受八关斋戒的条件也难以具

足。）唱歌跳舞不允许，包括看电视也属于犯戒，这样的话，城市里的在家人长期守戒有

点困难，但守一天应该可以。 

     很多居士守八关斋戒时，自己闭着眼睛，让家人把电视关了；有些人在车上放音

乐，突然想起今天守八关斋戒，赶紧把音乐关掉……由于平时约束自己的善根十分微薄，

哪怕守一天的戒律，有些人也非常非常困难。虽然平时得到灌顶也有意义，但最重要的就

是守持清净戒律。能长期守持当然好，如果实在不行，也应尽量守一天之戒。 



103 
 

     以前我翻译过八关斋戒的功德 ，里面有很多精彩的公案。记得有一次，月幢师徒到

一个地方去，看见有一个重病缠身的女人，痛得辗转反侧，头发一根根竖立着，眼睛无法

睁开，躺在地上。月幢上师慈悯地作加持后，对她说：“你的痛苦肯定是往昔造不善业的

果报，一定要安忍。”女人哭着说：“不仅仅是往昔，就是现世，我也造了无量重罪。”

于是一五一十地讲述起来：她原本是一个商主的妻子，有一个 7岁的儿子。商主到尼泊尔

做生意，三年未归，她经不住外缘的诱惑，与另一个男人同居，生了一个儿子，后将孩子

杀了。当时受用已是精光，依此因缘，又杀了一位上师。听说商主要回来，商主的儿子对

她说：“我的父亲就要回来了，母亲，你该怎么办呢？”她听后特别生气，用脚使劲一

踢，没想到正中儿子的肝脏，这个儿子也死了。商主到家后，一个仆女将事情经过原原本

本告诉他，他怒不可遏地说：“明早我要将这个恶毒女人的眼睛挖出来！”听到这话，她

十分害怕，于是当晚在酒中下毒，商人主仆十一人、邻居的男女与一位上师都被毒死了。

她惊惶地逃走，然后就开始生病……于是月幢上师为她传八关斋戒，她受了几次之后，命

终没有堕入恶趣，而转生于印度的一个富贵之家。 

     可见，守持八关斋戒的功德极大。尤其是作为在家人，三皈五戒非常重要，自己一

定要有戒律的约束，否则连善趣人身也得不到。正如《俱舍论》所说，持戒才有转生善趣

的福分，其他善根则无法获得。所以，人生很短暂，自己一定要护持清净戒律，这样才有

解脱的希望。 

二、断除彼之违品： 

悭谄诳贪怠，慢婬嗔氏族， 

多闻年少娇，并视如怨贼。 



104 
 

     守戒时有十三种烦恼违缘。第一种是“悭”，指既不愿意供养，也不愿意布施，非

常吝啬；“谄”即假作亲热、奉承他人或自己本来有一些过失，但不愿意在别人面前忏

悔，只想尽量隐瞒；所谓“诳”是以种种手段诳惑、欺骗他人，如自己本无功德，却假说

吹嘘自己得到了功德；“贪”，这里指对人以外的物质财富生贪；“怠”即懈怠，对善法

缺乏精进；“慢”是自己本来没有任何功德，反而觉得自己很了不起，在身体和语言上表

示出傲气来；（骄和慢有一点儿差别，慢是还要在自己身体和语言方面表现出来。）

“婬”指贪执内有情，对某某人生起贪爱心；“嗔”指凡对自己不满意的对境生起嗔恨

心。  

     以上是从烦恼而言，下面讲五种骄傲。“氏”的骄傲，氏在古汉文中，指官职、地

位，如中国古代有“豢龙氏”、“御龙氏”等官职。有些人大权在握，便心生傲意烦恼。

“族”的骄傲，比如认为自己是国王种姓，是领导的子女，种姓家族很高贵，很了不起！

“多闻”的骄傲，比如认为自己学了很多年的法，现在不论是显宗，还是密宗我都懂，我

可以说是多闻第一，很了不起啊！“年少”的骄傲，即自恃青春年少，年轻有为。“娇” 

的骄傲，娇是美貌的意义，“啊！我长得这么漂亮，恐怕没有再像我这样好看的了”等等

之类的心理。对待前面的八种烦恼和这五种骄傲，我们需像对待敌人一样谨慎，只要稍一

生起就应如临大敌，马上远离或加以消灭。如果让它们占上风，则自己的戒律很难得以护

持不失。 

    《劝发诸王要偈》云： 

悭谄幻伪慢，懈怠贪恚痴， 

族姓好容色，少壮多闻乐， 

如是诸迷惑，当视如怨家。 



105 
 

    《龙树菩萨为禅陀迦王说法要偈》云： 

悭嫉贪欲及谄伪，诳惑颠倒与懈怠， 

如此众恶不善法，大王当观速弃舍！ 

端正尊豪及五欲，当知危朽若泡沫， 

        莫恃若斯不坚法，憍慢自恣生诸苦。（改译） 

《亲友书》 

悭吝谄诳贪懈怠，贪欲嗔恨增上慢， 

及以种貌闻韶华，权势而骄视如敌。 

     守持净戒的违品，作者讲了十三种烦恼，这在修行中很容易出现，我们一定要断

除。 

     一、悭吝：拥有的财物不愿意布施给众生，不愿意上供下施，连自己享用也舍不

得，一直紧抓不放，即所谓的“爱财如命”、“一毛不拔”。这种烦恼是菩提道的大障，

我们拥有财富时，要尽量用它做一点有意义的事，否则，死后一分钱也带不走，只能留给

亲友或者怨敌享用。因此，应该断除吝啬之心。 

     二、谄：《俱舍论》中说，这种烦恼是心不正直，将自己的过失覆藏起来。《法华

经》云：“我慢自矜高，谄曲心不实。”按理来讲，自己的过失理应在诸佛菩萨或圣者道

友面前发露忏悔，但他不愿意表露出来，心不实在。 

     三、诳：本来自己没有任何功德，却装模作样显出一副有功德的模样，说自己见到

本尊、梦中得到授记，在众人面前虚伪诳行。 



106 
 

     四、贪：有关讲义中说，指对受用财物十分耽著。《瑜伽师地论》云：“诸烦恼

中，贪为最胜。”对我们欲界众生来讲，贪心不容易断除，若能做到这一点，行持有意义

的事情轻而易举。 

     五、懈怠：是精进的违品，《瑜伽师地论》中说：“云何懈怠？谓执睡眠偃卧为

乐，昼夜唐捐。”有些人把睡觉当作一种快乐，不看书也不背书，整天吃饱就睡，把宝贵

时光都荒废了，这是非常可惜的。对欲界众生来讲，每天稍微休息一下是有必要，但有些

人可能烦恼现前，睡一天都没有问题，如此懒惰是不行的，对众生和佛法有利益的事情，

该做的一定要做。我们有时候看别人特别精进，自己就不敢懈怠了。但有些人表面上很能

干，实际上特别懈怠，跟猪八戒没什么差别。（猪“八戒”，是不是守八关斋戒啊？下午

他吃饭吗？） 

     六、淫欲：对与异性淫行的欲乐非常贪著。 

     七、嗔恨：忿怒为体，是一切烦恼的根本。《华严经》说：“一念嗔心起，百万障

门开。”嗔恨可以摧毁无量善根。 

     八、增上慢：自己本来没有功德，但自以为具有，以至于目中无人、傲气冲天。 

除了这八种烦恼，还要加上五种骄傲：种姓骄、相貌骄、广闻骄、韶华骄、权势骄。这些

在《入行论》中也讲过，此处只是大概介绍一下。其实慢与骄有很大差别，慢是身语中出

现的，骄则是心里想的。 

     一、种姓骄：是国王、婆罗门等高贵种姓，就有一种优越感，或者是富贵家、领导

家的子女，始终觉得自己超人一等。 

     二、相貌骄：长得漂亮就沾沾自喜、自以为是，认为自己跟天子、天女没有差别。 

     三、广闻骄：稍微听过一点法或者世间知识渊博，就觉得很了不起。 



107 
 

     四、韶华骄：把青春年少当作炫耀的资本，蔑视那些老态龙钟的人，不知道他们阅

历丰富。 

     五、权势骄：有显赫权势、高官爵位，就高高在上、自我陶醉。如果是一个副局

长，局长没来之前，他在下属前趾高气扬，假如局长来了，他的头就低下来了；局长上面

的副县长来了，局长的头也低下来了；副县长上面的正县长来了，副县长的表情又完全不

同……这些领导有时候看来很可笑。 

     我们不要有这些骄傲，其实地位也好、相貌也好、种姓也好，只不过是一个假象。

在轮回的漫长岁月里，如今特别低劣的人，前世也曾当过一国之君；现在相貌端严的人，

往昔也沦为丑陋之人，倘若今世傲慢，来世会变得特别卑贱。所以，应该像如来芽尊者所

讲的那样，无论你有财富、种姓、智慧哪方面的功德，都不要生起傲慢心。其实你的智

慧、相貌再怎么样，也没有什么了不起，人间若无人比得上你，但天人肯定比你强。我们

应效仿前辈大德的谦虚，不要骄傲自满。有些年轻人长得不错，身体没有病，看到老弱病

残就生傲慢心，却没有想到，再过几十年，自己也照样会变成这样，衰老无常是自然规

律，任何人皆无法阻挡。所以，大家要经常忆念无常，拥有幻化般、水泡般的钱财、相

貌、青春时，应该依靠它来利益众生，这才是最有意义的事情。 

     总之，上述这十三种烦恼，我们要视如怨敌尽力断除，就算不能完全断除，也要了

知它的过患，毕竟烦恼是有为法，认识其本来面目之后，它就会销声匿迹。对此，还要经

常祈祷三世诸佛、传承上师，使他们的加持融入自心。法没有融入心，什么烦恼都无法对

治；法如果融入心，表面上你的行为不如法，实际上你的境界始终处于佛法氛围中，白法

天神也会时时加持，传承上师也会赐予安慰，最终你的修行定可善始善终！ 

三、行持同品不放逸： 



108 
 

说无生由勤，有死因放逸， 

勤能长善法，尔可修谨慎。 

     “无生”，在藏文中有“甘露”之义，亦指“涅槃”或“解脱”。本师释迦牟尼佛

在经文中告诉我们，涅槃、解脱等究竟无生的甘露，其来源是精勤。精勤亦即为不放逸，

所以佛告诉我们无生清净涅槃的来源是不放逸。过去诸佛亦是通过不放逸而得到涅槃、成

就佛果的。  

     涅槃由不放逸而来，那三界轮回的生死因缘又是什么呢？那是因为放逸不精勤修法

的原因。如果我们今生当中放逸度日，没有好好持戒，没有精进修行，那我们在生死的大

海中就会一直流转，永远得不到解脱。因此龙树菩萨告诫国王，你不要像没有受过佛教教

育的世间人一样，对因果善恶什么都马马虎虎，应时时刻刻小心谨慎，小心翼翼才能避免

过失的发生。三门谨慎的人能与佛法相应，也能与世间善法相应，所以这种谨慎的精神特

别重要。如果经常这样谨慎，以前所作的很多坏事，比如杀生、偷盗等恶业，现在有没有

改正的机会呢？完全有的！  

《劝发诸王要偈》云： 

若修不放逸，是则不死路， 

放逸为死径，世尊之所说， 

为增善法故，当修不放逸。 

《龙树菩萨为禅陀迦王说法要偈》云： 

        佛说放逸至死道，不放逸为离殁途，（补译） 

欲长诸善证甘露，尔可敬修不放逸。 

《亲友书》 



109 
 

佛说不放逸甘露，放逸乃为死亡处， 

是故汝为增善法，当恒敬具不放逸。 

     佛陀在了义经典中教诫我们：作为一个行持大乘佛法的人，言行举止必须做到不放

逸，不放逸是甘露之处 。佛陀在菩提伽耶的金刚座成佛时说：“深寂离戏光明无为法，

犹如甘露之法我已得。”由此也可以看出，佛陀所获得的涅槃境界，犹如甘露一般。因

此，在修学佛道的过程中，一定要具足不放逸，不放逸是成就佛果的根本因。如果我们放

逸无度、放任自流，没有一点约束和对治，想做什么就随心所欲，那下场是死亡之处的轮

回。有些人每天喝酒抽烟，做各种非法事，这就是放逸的行为。现在的世间人无恶不作，

每天都在造恶业，没有任何对治法，此举完全是生死轮回之因。因此，龙猛菩萨对乐行王

说：大王你为了使善法日益增上，身口意务必要如理行持，对善法具有恭敬心、恒常心、

精进心，对恶法则严厉制止，必须具足不放逸。 

     佛经中也说： 

不放逸为甘露处，放逸则是死亡处， 

不放逸者不死亡，放逸之人恒死殆。 

     《入行论》有一品专门讲不放逸，要求三门如理如法行持，依靠佛法来对治自己的

烦恼。如果没有不放逸的理念，不要说大乘的果位，连小乘阿罗汉果也得不到。 

     《文殊国土庄严经》云：“放逸者，声闻之道亦不能成就，更况无上菩提正道？”

因此，不放逸在修学过程中不可缺少。 

     按照《俱舍论》的观点，所谓不放逸，即制止不善，行持善法。大家平时要有“我

应该注意”这种念头，否则，即使具足持戒、广闻博学等种种功德，但就像没有墙基的墙



110 
 

壁一样，善法功德迟早会毁于一旦。正因为如此，大慈大悲的佛陀在《三摩地王经》中

说： 

如我所说诸善法，谓戒闻舍及忍辱， 

以不放逸为根本，是名善逝最胜财。 

     佛陀所说的大乘善法当中，持戒、广闻、布施、安忍等，皆以不放逸为根本，它被

称为佛陀最殊胜的财富。谁若具足不放逸，此人即是具福报的大富翁，反之，假如不具足

不放逸，整天都是行持恶法，就算他物质上很富足，实际上也是穷光蛋。 

     不放逸，其实是非常大的善法。以前也讲过，两个比丘行路时，魔鬼准备害他们，

它俩私下商量：如果这两个比丘说善法，就不害他们；如果不说善法，就把他们杀掉。那

两位比丘很散乱，一路上都在谈论世事，没谈一句善法，到了分手时才互相祝愿:“慎勿

放逸！”一个魔鬼说：“他们一句善法都没有说，可以吃掉他们了。”另一个魔鬼说：

“他们讲了甚深的善法，只是你不懂而已。”接着他讲述何为不放逸；大小乘中不放逸具

足什么功德；所有的佛法中，不放逸是非常殊胜的善法…… 

     因此，我们平时与他人道别时，也应该说：“你要注意啊！你要小心啊！”这一句

话用佛法来解释，意思就是让他不放逸，时时提醒自己：“我是一个佛教徒，是皈依佛门

的人，不能这样做，否则，即生中会导致不好的果报，来世就更不用说了。”对自己的言

行举止要有拘束、有控制。 

     可是很多人根本不具足这种对治法，行为经常表现得不如法。所以我们应像《入行

论》中所说： 

若身欲移动，或口欲出言， 

应先观自心，安稳如理行。 



111 
 

     不管身体要做什么、口里要说什么，首先应当观察自己的心，看动机善不善，是否

违越佛教的教规、世间的世规，始终有一种小心翼翼的感觉。现在很多人从小没有好好修

行，所作所为根本没有约束，这是非常可怕的。你做什么事、说什么话，一定要有种对治

心：“我作为大乘佛教徒，能不能这样做？不能的话，万万不可逾矩。”自己提醒自己，

自己检点自己，一定要制止烦恼，这就是不放逸。 

《法集要颂经》云： 

发行不放逸，约己调伏心， 

能善作智灯，黑暗自破坏。 

 

 

 


