
112 
 

四、以比喻说明不放逸之利益： 

先时离放逸，后若改勤修， 

犹如云翳除，良宵覩明月， 

孙陀罗难陀，央具理摩罗， 

达舍绮莫迦，翻恶皆成善。 

     颂文中的“离”字相对比较难以理解，大家在解释这偈颂文时一定要慎重解读这个

“离”字，这里要把它解读为“罹”罹患、遭受之义而不能把它理解为离开。因此颂文的

解读是，由于先时身心罹患极度的放逸，被各种各样的烦恼催动以及业力现前，造了很多

如杀生、偷盗等极多粗重恶业，如果乌云将月亮层层包住，月亮便不能发出皎洁的光芒，

但一旦将乌云遣除，月亮解除束缚，完全显现出来，将带给世界清凉与光明，尤其是在十

五日夜晚，月光会显得更加明亮。同样的道理，我们以前做过的很多坏事，现在改正过

来，重新做人，勤修佛法，则可以遣除往昔的一切恶业障垢，佛经中如是宣说，而且这种

人仍具解脱的机会。  

     偈中用了四个公案来说明这一点。 

     一、孙陀罗难陀 

    《杂宝藏经》里记载，孙陀罗难陀是佛同父异母的弟弟，他对于妻子的贪心很重。在

佛的逼迫下，虽然已经出家，但心里一直想着回家和妻子相会。一天打算偷偷溜回家，走

在路上时却被佛拦住。佛把他带到山上看母猴，又带到天界看到天女。他发现，比起天女

来，自己的妻子就像母猴一样丑陋，之后不再贪恋妻子，转而极为耽著天女，并且为了尽

快升天，和天女共享欲乐而精勤持戒。之后佛又带他到地狱，看到那里有很多油锅在煮罪

人，但其中有一口锅是空的。他上前去问，狱卒告诉他：“佛陀的弟弟难陀，由于出家持



113 
 

戒，命终会生到天界，命终之后，就会从天界堕入地狱。我们现在烧的油锅，就是为他准

备的。”他听了之后惊恐万分，祈求佛带他回去。这次以后，难陀真正生起了想要脱离三

界的出离心，再也不想升天了。之后佛为他说法，七天就证得阿罗汉果。 

     原来他是“贪心第一”，后来再不贪著任何人，守护根门非常清净。在佛的弟子当

中，被誉为“调和诸根第一”。这说明贪心极重的人，如果真心想改，也是可以改变的。 

      二、央具理摩罗 

     “央具理摩罗”又译为鸯掘摩、指鬘。《佛说鸯掘摩经》记载，他曾经中了婆罗门

师父的咒术，认为在七天中杀一千个人，把一千个人的手指串成指鬘，装饰在脖子上，就

能获得梵天果位。之后在七天当中像疯了一样见人就杀。到了第七天早上，手指已经有了

九百九十九只，差一只就满千数了。当时所有人都藏起来了，只有他的母亲怜悯他七天只

顾杀人，没吃任何东西，就出去给他送饭。他见到母亲从远处走来，就准备要杀掉她。 

     这时，佛观察到指鬘可以度化，就化现成一个比丘，走到他面前。指鬘一见，立即

放弃了杀母的打算，跑过去想杀死那个比丘。虽然比丘缓缓而行，但他怎么也追不上，于

是喊道：“比丘，停下来！”比丘却说：“我一直安住，从没动过，只有你自己停不

下。”指鬘觉得奇怪，就问：“怎么说你安住、我停不下呢？”比丘回答：“我六根寂

静，所以一直安住，而你被邪师引诱，内心迷乱，不断地向外奔驰，没日没夜地杀生，造

下了无边的罪业。” 

     听了这话，指鬘幡然醒悟，把刀一扔，远远地给比丘磕头。这时佛也现出相好庄严

的圆满身相。指鬘见后，请求随佛出家。佛以“善来比丘”令他出家后又为他说法。他闻

法后，当即证得阿罗汉果。 

     可见，虽然曾经以极大的嗔心杀了九百九十九个人，但回心忏悔也能获得圣果。 



114 
 

     三、达舍 

     又译为善见、阿阇世王，就是我们常说的未生怨王。佛陀时代中印度摩竭陀国频婆

娑罗王及皇后韦提希的太子。皇后怀胎时，占师预言此子长大后将会弑父，频婆娑罗王与

皇后十分惊恐，就在他出生不久，把他从楼上抛掷至地面，但只摔折了他的手指，婴儿却

活了下来。由于他处胎时就与自己结下恶缘，所以频婆娑罗王便把他取名为未生怨。他后

来受恶友提婆达多的教唆，把如法的父王关起来，并且不让母后暗中送饭，结果把父亲活

活饿死了。后来他生起极大的追悔心，痛切忏悔，结果身上的疾病很快痊愈。之后虔诚皈

依三宝，护持佛法。《阿阇世王问五逆经》中，众比丘问佛：“未生怨王死后生于何

处？”佛告诉诸比丘：“彼摩竭国阿阇世王，虽杀父王，亦当不久来至我所，当有等信于

我所；命终之后，当堕地狱如拍毱。”他从地狱出来后，立即生于天上，二十劫中，不趣

三恶道，流转天上人间。最后出家学道，成为辟支佛，名为“无秽”。 

     可见，即使造了无间罪，只要肯回心忏悔，最后也能获得成就。 

     四、绮莫迦 

     绮莫迦指的是“能乐”尊者，他以前不仅嗔心严重，而且贪心也很严重，他交结恶

友，欲对他人妻子做邪淫，杀害了自己的母亲，造下了五无间罪。后来在释迦牟尼佛教法

下皈依、忏罪，命终之后，未堕落恶趣，而转生于三十三天。 

     《毗奈耶经》里讲到，有个童子贪心极重，由于母亲阻止他跟一位长者女私会，于

是拔剑杀死了母亲。不久他醒悟过来，明白自己造下极重的罪业，心里非常不安，到处寻

找灭罪的方法。后来听到比丘诵经，得知佛法能够清净罪业，于是出家修行。由于他忏罪

心切，非常精进，短时间内就通达了三藏。别人问他为何这样精进，他说想忏悔杀母的罪

业。比丘们就把这件事禀告佛，佛说杀母者不可出家，为了不坏佛法，必须摈除。 



115 
 

     但是他被摈除后，并没有还俗。他到了边境地方，摄受弟子，讲经说法。弟子中有

许多证了阿罗汉果。后来，他得了重病，怎么都治不好。于是让弟子为他建造浴室，供僧

众沐浴。他命终立即堕入无间地狱，在地狱里被猛火燃烧时，以为是在自己造的浴室里。

狱卒击打他的头，当时他发了善心，立即生到四天王天。之后，以天子身回到人间，在佛

前闻法，获得预流果。 

     所以，即使过去造下滔天大罪，只要有追悔心，精进行持善法，最后也能解脱。 

     像以上所说，通过忏悔，即使是定业，只要还没有成熟果报，也能够完全清净，灭

除罪业的功能，不受堕地狱等的异熟果；或者虽然没有彻底清净，但以现世稍微感受头痛

等，就可以避免转生恶趣；或者虽然堕入恶趣，但就像拍球一样，马上又转生善趣；以及

原本需要长时间忍受的大苦，转为短时就能受完的小苦等等。 

     所以，无论是造了十不善等自性罪，还是受了别解脱戒、菩萨戒、密乘戒后，发生

失毁等等，这些罪业的尘垢，都应当精勤地以厌患对治力、所依对治力、现行对治力、返

回对治力四力来忏除罪业。就像用白布擦拭水晶镜，镜面就能恢复清净，同样，只要精勤

忏悔，罪业必定能够消除，现前自心的本来面目。 

《坛经》云： 

“善知识，凡夫即佛。烦恼即菩提。前念迷，即凡夫；后念悟，即佛。前念著境，即

烦恼；后念离境，即菩提。” 

     龙树菩萨这部教诫论从表面上看是对乐行王的教言，但实际也是对我们的教言。在

佛的教法下，从来不违规是最好的，然而如果犯有过失，只要知错能改也可以算是智者，

可以算是修行人。古人说：“人非圣贤，孰能无过。”我们生来不是圣者，难免不犯错



116 
 

误，但只要正确面对，能知惭识愧，还是有机会将所犯过失忏悔清净的。所以，过去所造

的恶业，现在开始改正还是来得及，所谓“亡羊补牢，为时不晚”讲的就是这个道理。 

《劝发诸王要偈》云： 

若人先为恶，后能不放逸， 

是则照世间，云除月光显。 

宛若难陀尊，指鬘并善见， 

        能乐诸行人，翻恶皆成善。（补译） 

    《龙树菩萨为禅陀迦王说法要偈》云： 

有能精勤舍嗔慢，譬如除云显秋月， 

犹如指鬘与难陀，亦如差摩贤圣等。 

《亲友书》 

何者昔日极放逸，尔后行为倍谨慎， 

如月离云极绚丽，难陀指鬘见乐同。 

     有些人可能认为：“我现在不放逸倒可以，然而我业力深重，没有遇到佛法之前，

曾造的罪业数不胜数，如今这么大年龄了，后悔也来不及了吧？”为了遣除这种怀疑，作

者用比喻说明不放逸的利益： 

    有些人往昔烦恼深重，没有遇到善知识和佛法时，放逸无度，造了很多弥天大罪。但

后来遇到上师善知识，明白善恶取舍之后，自己改邪归正、重新做人，从此小心翼翼地护

持戒律、修持善法，通过忏悔消除以前的罪业，如此一来，依靠善法不可思议的威力，将

来也有解脱的机会。就如同月亮先被乌云遮住，见不到月光，但风吹过后月亮拨云而出，

放出皎洁的光明。同样，有些人以前要么贪心比较重，要么嗔恨心很厉害，要么痴心妄想



117 
 

极大，肆无忌惮地造了很多恶业，但后来依靠不放逸，都有解脱的机会，就像难陀、指

鬘、具见、能乐一样。 

     此处用了四个人的公案说明这个道理： 

     一、难陀的公案 ：难陀是释迦牟尼佛同父异母的弟弟，他娶白莲花（班扎日嘎）为

妻，两人感情非常好。有一次佛陀入城乞食，来到难陀家中，正好遇到他给妻子化妆。难

陀想出去拜见佛陀，白莲花说：“你快去快回，我的妆还没有干之前，你必须给我回

来。”难陀非常听话，规规矩矩地出去了，接过佛陀的钵盂，回家盛满食物端给佛陀。但

佛陀不接钵盂，转身走了。难陀又把钵盂给阿难，阿难也不接受，说：“你从谁那儿拿来

的，就还给谁。”难陀无奈，只好端着钵盂，跟随佛陀去了精舍。 

     到精舍之后，佛陀安排一个剃度师给难陀剃发。难陀不肯，愤怒挥拳要打人，并对

剃度师说：“你凭什么剃我的头发？要剃我的头发，全国所有人的头发，你要统统剃光才

行！”剃度师去佛陀面前说：“我不敢剃，他特别凶。”佛陀听说后，同阿难一起来到难

陀身边。难陀因害怕佛陀，不得不让剃度师剃发，只好披上三衣出家了。 

     难陀虽然剃发出家，但常思念家中的娇妻，因佛陀总带着他一起出行，他无法脱身

回家。后来有一天，轮到难陀看守房子，他暗自高兴：“今天终于可以回家了。等佛陀与

僧众都外出化缘，我就立即回家！”佛陀和眷属离开之后，他想：“我应当为佛陀和僧众

打好洗澡水，把澡瓶都盛满，然后再回家。”（那个时候洗澡，每个僧人用一个瓶子。）

难陀这样一想，立时动手打水。谁知刚把一瓶盛满，另一瓶又打翻了，一直耽误了很长时

间，总不能把澡瓶的水盛满。难陀想：“算了，就让他们回来后，自己打水吧。但我离开

之前，要把僧房的门窗关上。”可他刚关好这一扇窗户，那一扇窗户又开了；刚关好这一



118 
 

间的门，那一间的门又开了……因为佛陀的加持，让他耽误了很长时间。后来他想：“既

然关不了，那就不关了。即使僧众的东西丢了，我也有很多钱，我来赔吧！” 

     难陀想好后，立即走出僧房，准备回家。但他转念一想：“佛陀必定从这条路上

来，我就从另一条路回家。”佛陀知道难陀的心意，也从这条路上回来。难陀从远处看到

佛陀，急忙躲在一棵大树后面。谁知树神把树举起来，难陀露地而立。佛陀见到难陀后，

又把他带回精舍。 

     佛陀问：“你想念家中的娇妻吧？”难陀回答：“实在想念。”佛陀就把他带到山

上，指着一只又老又瞎的母猴问：“你妻子与此母猴相比如何？”难陀十分恼怒地说：

“我的妻子貌美无双，这只母猴怎能与她相提并论？”  

     佛陀又把他带到天界，观看一个个天宫。后见一天宫有五百天女，却无一天子。难

陀感到奇怪，前去询问，天女答言：“佛陀的弟弟难陀，被逼出家，以出家学道的因缘，

将来命终转生于此，会成为我们的天子。”他特别高兴，忙对天女说：“我就是难陀啊！

既然已经来了，我就不走了。”说完想进入天宫。天女们说：“你的戒律还没有圆满，不

能呆在这里，你先回人间，命终后才可以来。”难陀只好回到佛陀身边，佛陀问：“你妻

子美丽，还是天女美丽？”难陀说：“我妻子同天女相比，就如瞎眼母猴一样。” 

     难陀回到人间，为了转生天上，特别精进地守戒。阿难看后，给他赠言一首： 

譬如羝羊斗，将前而更却， 

汝为欲持戒，其事亦如是。 

     嘲笑他表面上守持清净的戒律，内心却被欲望所牵，发心不清净。 

     佛陀为了教导难陀，又把他带到地狱去。见到各个油锅沸滚，都在煮人，只有一口

大锅空着。难陀感到奇怪，就问佛陀。佛陀说：“你自己去问吧。”难陀便去问狱卒，狱



119 
 

卒回答：“佛陀的弟弟难陀，生天命终后，就会堕入地狱。我们现在烧油锅，便是为他准

备的。”难陀听后，惊恐万分，拔腿就往回跑。但狱卒把他拦下：“你已经来了，就留下

吧。”他立即高声叫道：“南无佛陀，请您把我带回人间！” 

     依靠佛陀加持，他回到了人间，由此真正生起了超离三界的出离心。佛陀为他讲说

圣法，他随即远离一切贪欲，获得阿罗汉果位，在佛弟子中，被誉为“调和诸根第一”。

原来他是“贪心第一”，后来不贪著任何人了，守护根门非常清净。这是难陀的故事，从

他前后的差别也可看出，一个人的烦恼是可以改变的。 

     二、指鬘王的公案 ：指鬘王曾跟随一个婆罗门学法，婆罗门的妻子勾引他，遭他拒

绝后恼羞成怒，告诉婆罗门指鬘王侮辱她。婆罗门知道指鬘王不容易对付，于是故意欺骗

他：“你若能在七天中杀一千个人，把一千个人的手指串成指鬘，装饰在脖子或手腕上，

就可以获得梵天果位。”说完，婆罗门把刀插在地上，念了一遍咒语。咒语念完，指鬘王

就起了恶心，婆罗门把刀交给他，他拿着刀，发狂一样见人就杀，见指就砍。 

     到了第七天早上，手指已有九百九十九只，差一只就满千数。可是大街小巷见不到

一个人影，人们早就藏起来了。此时指鬘王的母亲怜悯他，因为他七天只顾着杀人，没有

吃东西，想派人给他送饭，但是仆人们都害怕，没有人敢去，母亲就亲自送去。指鬘王见

母亲从远处走来，准备要杀掉她，母亲骂道：“你这个不孝的东西，连母亲都想杀。你实

在要凑数的话，那就砍去我的手指，不要杀死我。” 

     这时，佛陀以神通观察到指鬘王可以度化，就化成一个比丘，走到他的对面。指鬘

王一见，当即舍弃母亲，飞速向比丘奔来。比丘缓缓地行走，但指鬘王用尽气力也追不

上，他就喊道：“比丘，你给我停住！”比丘说：“我一直安住，没有动过，只有你自己

停不住。”指鬘王觉得奇怪，就问：“怎么说你安住、我停不住呢？”比丘答：“我的六



120 
 

根都很寂静，所以一直安住，而你被邪师引诱，内心迷乱，不断地奔驰，所以才日夜杀害

众生，造下无边的罪业。” 

     指鬘王听后幡然醒悟，把刀扔在一边，远远地伏地磕头。佛陀也恢复本来身相，如

太阳般相好圆满、无与伦比。指鬘王见到佛的威仪，不由得五体投地，要求随佛出家。以

佛的神通力，他的须发自然脱落，身上衣服也变成三衣。佛又为他说法，他闻法之后，心

垢尽除，得阿罗汉果位。当时他杀了九百九十九个人，也有机会获得圣果。记得《百业

经》中有一个人杀了五千人，后依靠自己的发心、佛的加持而证阿罗汉果。 

    《百业经》云：“王布果——杀五千人，今得圣果”。 

     三、具见的公案：具见，又名未生怨王、阿阇世王。关于他，《观无量寿经》中有

较广的公案，我在这里不广说。他的嗔恨心非常重，受恶友提婆达多挑唆，把父王幽闭于

七重室内，想让他活活饿死。他的母亲恭敬大王，偷偷在身上涂上蜂蜜，璎珞中盛满葡萄

浆，探望时让大王享用。未生怨王的父亲是虔诚的佛教徒，他享用完后，合掌恭敬，遥礼

世尊，说：“目犍连是我的好友，愿兴慈悲，授我八关斋戒。”顿时，目犍连以神通来到

他面前，日日如是，为他授八关斋戒。佛陀还派“说法第一”的富楼那尊者，为他说法。 

     经过 21天，他还没有死，因常闻法，颜色和悦。未生怨王质问守门人，守门人说：

“你母亲经常到这里，给他送一些饮食。佛弟子也从空而来，为他说法。”未生怨王特别

生气，提剑要杀母亲，一个大臣劝阻说：“自古以来，贪执王位而杀父亲的比比皆是，但

杀母亲的一个也没有，你最好不要成为无道昏君。”于是他把母亲关起来，他父亲就饿死

了。 



121 
 

     后来他生起极大悔心，依靠佛陀的威力和自己的忏悔，有些经典说他获得了菩萨果

位，有些经典说再过八万劫他将成佛，有种种不同的说法。但不管怎么样，造无间罪的未

生怨王，最后也获得了成就。 

    《阿阇世王授决经》云：“佛便授与王决曰，却后八万劫劫名喜观，王当为佛，佛号

净其所部如来，剎土名华王，时人民寿四十小劫。” 

     四、能乐的公案 ：他的贪心和嗔心都很重，他贪著一个女人，母亲觉得不如法，一

直劝他，但他根本不听。母亲只好晚上睡在门槛上，不让他出去约会。他特别生气，用宝

剑砍断了母亲的头。他跑到那个女人家里，身体不停发抖，女人说：“这里只我一个，没

有别人，你不用怕。”他想：“如果告诉她实情，她可能更喜欢我。”他就说：“我为了

你，刚杀了母亲。”那个女人非常聪明，心想：“这人连母亲都能杀害，终有一天对我也

会不客气。”于是骗他说：“你真是了不起，这种行为我很高兴，你稍微等一下，我出去

马上回来。”她一口气跑上楼顶，大声地喊：“救命啊！来坏人啦！”能乐听到之后，赶

紧跑回自己的家，把宝剑扔在母亲的尸体上，也高声叫道：“救命啊！我的母亲被杀

了！”通过如此蒙混，人们没有发现他是凶手。 

     他造下极大逆罪，内心十分不安，到处寻找灭重罪的方法。后来他到一个寺院里出

家，精进修行，于很短的时间内，对三藏通达无碍。别人问他为何如此精进，他说想忏悔

杀母的罪业。大家就把这件事告诉佛陀，佛陀说杀母者不可出家，僧团中必须立即开除。 

    《毗奈耶经》云：“尔时世尊告诸苾刍曰：若人杀母，便求出家，与出家者，当坏我

法，即须摈弃。” 

     他被开除以后，穿着出家衣服，跑到一个边地去了。那里佛法不兴盛，他建了一个

经堂，开始讲经说法，集聚了很多很多人来此听闻，有些人听法后，甚至证得阿罗汉果。



122 
 

由于他为众生说法、培养僧众的功德很大，死后弹指般的时间堕入无间地狱，马上即得解

脱，转生天界。之后，他以天子形象来到人间，于佛前听闻妙法，终证预流果，获得见

谛。 

     可见，纵然以前造下滔天大罪，只要有后悔心，不放逸地行持善法，最后也可以解

脱。我们学了这个颂词之后，应该明白就算自己以前造的业非常可怕，现在通过念金刚萨

埵心咒，好好地闻思修行，发誓从此不再造，来世也不一定堕入恶趣，且有可能获得解脱

的因缘。 

     昨天有一个人跟我说，他学习《入行论》等论典之后，感悟到以前的所作所为都错

了，甚至以一片好心引导别人学佛的手段也不对，他非常惭愧，现在遇到这样的佛法，今

后一定要好好行持。所以，每个人首先要懂得佛法，不然的话，对如何行持、怎样有罪过

一无所知。当然，懂得后也不要停留在文字上、口头上，一定要在心里思维：“我以前是

什么样的人，从现在开始，短暂的人生中，我要尽心尽力地忏悔，尽心尽力地做善事，不

能变成业际颠倒者。”什么叫业际颠倒呢？今天刚出家，明天就还俗；今天是一个居士，

明天就不学这一套了，改行加入外道，或者不学任何宗教，这种人最可怜、最可怕。我们

不能变成这样，只要有后悔心、忏悔心，再深重的罪业也可以清净。颇瓦法（迁识法）中

还说，一个人在临死之前，只要强烈地观想：“我的罪业已彻底清净，我的善法非常非常

多！”有这样一种念头，也能往生极乐世界 。 

     大家在有生之年，修行的方向不要改变，在此基础上，应当竭力忏悔。学院很多人

行持佛法，虽然跟圣者相比，还是比较差，经常产生烦恼，善法也不能圆满所有支分，有

很多惭愧之处。但跟不学佛的人比起来，还是值得荣幸的，至少每天拿转经轮念一点经，



123 
 

观想一点，做一点善事，这个功德不可思议。所以，即使你造了重罪，也不可放弃自己，

一定要依靠佛法改邪归正，精进忏悔！  

 

 


