
136 
 

    本论在这里开演“道之本体”中的六波罗蜜多，现在是安忍波罗蜜多。它有四方面的

内容，前三个已经讲完了，今天开始讲第四个。 

昨天分析了，众生的心千差万别，善心、菩提心、取舍因果的心应当尽量稳固，不要

今天听的法，明天就忘了，刚生起的悲心和信心，再过几天就销声匿迹了，这样增上功德

有一定的困难；但是，烦恼心、忧愁心、怀恨心，不要让它在相续中呆很长时间。有些人

该记的记不住，不该记的一直记得，虽然这是凡夫人的特点，但也跟自己的串习大有关

系。大家学习本论之后，应该经常去修持。别人与你有过冲突，说了不恭敬的语言，这个

疙瘩没有解开，这个伤痕没有愈合，也要尽量把它忘掉，像水中的波纹一样当下消失。而

上师的教言、诸佛菩萨的金刚语、自己的善心，要想方设法让它长期存留，这是要努力达

到的一个目标。 

四、断除嗔恨之缘——粗语： 

佛说三种语，人美实虚言， 

犹如蜜花粪，弃后可行前。 

     释迦牟尼佛告诉我们，人的语言分为美语、实语、虚语三种。从世间角度讲，“美

语”指优雅有益的语言，这种语言闻时悦耳，闻后舒心，自始至终都让人温暖舒畅；从出

世的角度讲，美语不仅是文句优美，而且还应以教证、理证来作庄严，如同法称论师、月

称论师的金刚语一样，利益众生直至成佛！“实语”指远离一切虚妄，力求诚实的语言，

从世间到出世间，实语有多种不同的层次，作为凡夫，实语指实事求是，心口一致的老 

实话，从不捏造事实。实语者给人一种忠实、可靠的感觉，他人无法加以怀疑与揣度；

“虚言”指出自奸诈者的虚伪言词，尽管有些虚言装饰得异常圆滑，但不离欺骗与狡诈的



137 
 

性质，不就像一些搞生意的人为了些蝇头小利，开口就是一大堆好听的虚言，而被大家称

做“奸商”吗？  

     如果以比喻来对应：美语如同蜂蜜，甜美的滋味人人喜欢；实语如同美丽的花朵，

处处惹人喜爱；虚语如同恶粪，人人都很厌恶，甚至怕闻到它的气味，更何况说接触。人

们都担心被粪秽染污，以此来看，用恶粪来比喻妄语是最恰当不过的了。  

     龙树菩萨作了以上的分析之后，告诉我们舍去如粪秽的虚言，行持美语与实语。作

为一个学法修行者，应该把说美语作为第一选择，如果有困难，那就应该老老实实地说

话，这样至少对自己和他人不会造成伤害，不会造恶业。没学过佛法的人，习惯非常狡猾

地将一句鬼话弯来绕去，最后将自己欲望的东西套走。但修行者没必要这样做，我们必须

要有一个坦率的性格，更何况我们面对的是极其严重，且互相都信任的对境——上师和道

友。因此，做一个实语者就显得极其重要了。 

    《劝发诸王要偈》云： 

最胜说众生，三种善恶语， 

初名引人心，美言如饴蜜， 

次名真实语，犹如妙华敷， 

后名不诚实，鄙浮如粪秽， 

慧者应分别，舍后修初二。 

《龙树菩萨为禅陀迦王说法要偈》云： 

如来说有三种语，入意真实虚妄言， 

       入意如蜜实犹花，虚妄鄙恶若粪秽，（改译） 

应当修习前二言，速宜除断虚妄者。 



138 
 

《亲友书》 

佛说语言有三种，称心真实颠倒说， 

犹如蜂蜜鲜花粪，唯一当弃最末者。 

     佛陀在大乘经典中亲口说，众生的语言，大致归纳有三种：一、上等者——称心如

意之语，即随顺六道众生的根基，说不同的悦耳语。 

     诚如《普贤行愿品》云： 

天龙夜叉鸠槃荼，乃至人与非人等， 

所有一切众生语，悉以诸音而说法。 

《随念三宝经》云： 

“正法者，谓：善说梵行。初善、中善、后善。义妙、文巧。” 

     这些诸佛菩萨、传承上师所传下的金刚语，可以开示解脱正道，利益众生直至成

佛。 

     二、中等者——真实语，指力求诚实、心口一致的老实话。这种人不会讲什么甚深

道理，但说话一就是一、二就是二，从来也不说谎，不会捏造事实。 

     三、下等者——虚语或颠倒语，指虚伪颠倒的妄语、粗语、恶语、绮语。它的范围

比较广，凡是不悦耳的言词，如语言空洞，无有实义，带有欺骗性、狡诈性，均可包括在

这里。 

     此三种语言可用比喻一一说明：称心如意之语，好似甜美的蜂蜜，甜美的滋味谁都

喜欢；真实语，宛如美丽的鲜花，处处惹人喜爱；虚语或颠倒语，如同肮脏的粪便，别说

真正接触，哪怕听到一句，也令人极其厌恶。 



139 
 

     人与人之间互相交流，语言是非常关键的，它是重要的连接纽带，不管你是否学

佛，都应该具备悦耳的语言。佛经云： 

故当说柔语，莫言不悦语， 

若说悦耳语，成善无罪业。 

     若说柔和悦耳的语言，不但不造罪，功德还会增上。世人言：“良言一句三冬暖，

恶语伤人六月寒。”以刺耳的语言伤害他人，很长时间都没办法愈合。所以作者要求我

们，与人沟通的时候，说话要真实可靠、柔和委婉，不要说谎话，更不能用粗暴的语言。 

     有些人认为粗语比较有力量，能承办一些事情，其实这种想法是错误的。我也讲过

法国作家拉封丹的一则寓言：北风与南风比武，看谁能把一个人的衣服吹掉。北风刮得特

别猛厉，那人为了抵挡寒风，反而把衣服裹得更紧；南风徐徐吹动，顿时阳光明媚，那人

渐渐觉得暖和，于是脱掉大衣。北风喻为恶语，南风则为美语，所以，认为说粗语容易承

办事情，只不过是自欺欺人，要想把事情处理得非常圆满，必须依靠婉转的语言。 

《入行论——正知正念品》云： 

出言当称意，义明语相关， 

悦意离贪嗔，柔和调适中。 

和别人交谈的时候，应该让别人乐于接受，说一些称心的话语，把意思表达清楚。有

些人说了半天，也不知道他是在赞叹还是毁谤，他自己说什么也不明白，这可能跟性格有

关吧。我们说话不但要主题明确，同时要顾及到别人的感受。藏地有种说法是：“说一句

话，要看一百个人的脸色。”又说：“语无剑刃，能刺人心。”可见，交谈要掌握一定的

技巧，否则会得罪很多人。有些道友说：“这个人 3年前对我说过什么，这话一直刺到我

的心坎深处。已经过了这么年，我的伤口还是没有治好……”当然，修行境界比较差的



140 
 

人，经常会受到语言的刺伤，倘若你修行很不错，哪怕别人冤枉你、侮辱你，你也会当成

耳边风，不会引生烦恼或者痛苦。可是凡夫人不一定有这么高的境界，经常会受到语言的

影响，所以说话还是要注意。 

     这次学了《亲友书》以后，我们说话要谦恭有礼，不要说粗语脏语。有些人对教理

一窍不通，但骂起人来口若悬河、滔滔不绝，各种“教证”十分丰富。我看到某些人跟工

人吵架时，本来觉得他平时不太会说话，不要说《释量论》或《入中论》，让他解释一下

《入行论·回向品》的颂词，他也像嘴里含了块石头一样吐不出来，但是没想到，他骂人

时语言源源不断，内心马上变成一个大“伏藏”。素质比较低的人，最会骂人。不过我们

学院有一个很好的传统，上师如意宝在世时规定：道友之间不能取绰号，不能互相恶口谩

骂。学院里常住的人基本上都能做到这一点，然世间上的有些人，开口不带脏话就不舒

服，说出来的语言，我们听后根本不敢重复。有些生意人互相吵架，甚至父母骂孩子时，

很多话特别难听。我们也学过《百业经》、《贤愚经》中的公案，这样恶口骂人的果报如

何，大家应该比较清楚。 

     在说话的过程中，一定要说真实、称心的话语。学了这个颂词，希望你们内心有一

种誓言。什么样的誓言呢？以前自己说话不太注意，骂过什么什么人，从现在开始，在诸

佛菩萨和上师面前发誓，今后嘴巴干净一点，不要像乌鸦一样整天给人带来噩兆。 

    《格言宝藏论——观察恶行》云： 

奸诈者虽说爱语，是为私利非真敬， 

亲近鸱鸮虽发笑，此乃凶兆非真喜。 

     如果你们真有口才，可以多背一点《入行论》的教证，生气的时候，看能不能用上

几个？不过，有些人生气时不要说《入行论》，可能连“嗡玛呢巴美吽”也不想念。 



141 
 

四（精进）分二：一、教诲精进之对境；二、教诫表里如一之精进。 

一、教诲精进之对境： 

今明后亦明，今暗后还暗， 

或今明后暗，或今暗后明， 

如是四种人，王当依第一。 

     世间的人大致可分为四种：有些人今生、来世都置身于修持正法的快乐光明当中

（今明后亦明）；有些人今生、来世都在远离善法、善果的痛苦黑暗中度过（今暗后还

暗）； 有些人今生中享受安乐，甚至不知道什么是痛苦，而来世却怀疑安乐只是一种传

说，而相信痛苦是一种永恒（今明后暗）；有些人今生生活在痛苦中，后世却长享幸福安 

宁（今暗后明）。  

     第一种人，因为前世行持善法故，今世安享财富、名声、地位等世间圆满，而且继

续精进行持佛法，使福德更加增上，前途愈来愈光明。 

     第二种人，因为前世造恶业之力，今生当中遇到各种疾病与障难，从世间的财富、

地位等角度来看，好像世间上再找不到他那样痛苦的人了。但他不对自己的罪业果报进行

反思，进行悔改，而是怨天尤人，继续造作恶业，这样就又播下了来世更加痛苦的种子，

如从暗处进入更暗处，亦可说是没有出头之日了。 

     第三种人，虽然今世当中财富等很圆满，生活安乐，但却不懂得去珍惜。因为不懂

因果不虚的道理，糊里糊涂地造恶业，甚至诽谤佛法，他的来世毋庸置疑，必定堕落三恶

趣，饱尝痛苦。 

     第四种人，今生犹如处于黑暗之中，看不见自己有什么安乐，无吃无穿，集各种苦

难于一身，受尽了折磨……但后来由于善知识的引导，他自己的善因也成熟，趋入佛法，



142 
 

了知今生的痛苦是前世造恶业而招致，因此洗心革面，痛忏业障，精勤于佛法的行持，因

此引来了光明的后世。  

    《三世因果经》云： 

富贵皆由命，前世各修因， 

有人受持者，世世福禄深。 

欲知前世因，今生受者是， 

欲知后世果，今生作者是。 

     如是四种人中，国王你应该选择做第一种人。由于你前世的善业福德力，今生当中

具足世间种种圆满，远离痛苦，享受安乐，既然已经具备这样的基础，那为什么不为来世

的安乐作筹备呢？你应该精进不懈地去行持佛法。精进是一切善业与解脱功德的来源，没

有精进就没有暂时和究竟的安乐。为了暂时之安乐与究竟的解脱，应该精进啊！ 

《劝发诸王要偈》云： 

从明明至终，从暗暗究竟， 

有从暗入明，或从明入冥， 

慧者应谛了，舍三升初明。 

《龙树菩萨为禅陀迦王说法要偈》云： 

从明入明明至终，从暗入暗暗究竟， 

        或有从暗入于明，或若从明趣入冥，（补译） 

如述四法士夫类，王当分别谛思惟， 

二种入明是应修，若就痴冥当速舍。 

《亲友书》 



143 
 

今明后明至究竟，今暗后暗至最终， 

今明后暗至终点，今暗后明至圆满。 

如是四种类型人，国王当做第一种。 

《入行论》中说，精进的本体就是喜欢善法。这个方向，我们一定要弄清楚。有些人

做生意赚钱很精进，有些人为了个人利益而读书很精进，这些都不叫真正的精进，只有为

自他今生来世的快乐作奋斗，才是真正的精进。 

     每个人的今生来世都有明暗的不同差别 ，由于各自的业力和因缘不同，有些人今生

光明、来世光明，有些人今生黑暗、来世黑暗，有些人今生光明、来世黑暗，有些人今生

黑暗、来世光明，总共有四种人。 

     具体而言， 

     一、“今明后明至究竟”：是指今生光明，来世也光明，也就是说，即生中生活得

圆圆满满、幸福快乐，来世乃至生生世世也享受安乐。例如，在佛教历史上，萨迦班智达

当过五百世的班智达，布玛莫札也当过五百世的班智达。还有很多高僧大德，不像凡夫俗

子一样生活有压力、心里有痛苦，他们看破了一切俗事，今生中法喜充满，来世也是从光

明趋向光明，不会遭受任何痛苦。 

     二、“今暗后暗至最终”：指即生中苦不堪言，来世也非常痛苦，如屠夫、妓女等

造恶业者。有些屠夫、渔夫每天从早到晚都很辛苦，他们吃穿十分简陋，住处就像狗窝，

即生中赚不到钱，温饱也难以解决，一直烦躁、忧愁，由于杀害了无数众生，来世也会堕

在地狱、饿鬼、旁生中感受无量苦楚，这是毫无疑问的。 



144 
 

     或者说，有些众生即生中是旁生，来世又变成旁生或者恶人。就像莲师等人昔日造

塔时，有一头运土的黄牛发恶愿，后来投生为朗达玛魔王，造下非常可怕的恶业，后世也

不断地感受痛苦。 

     三、“今明后暗至终点”：是指今世安乐无比，后世痛苦不堪。迦叶佛时，有一个

出家人叫西哦色嘉，当时是人寿二万岁，他的生活、处境等非常安逸。但因为生起了傲慢

心，出言不逊给许多比丘起“牛头”、“马头”、“虎头”等恶名，他死后转生为庞大鲸

鱼，身上具有马头等十八个头，直至人寿百岁时释迦牟尼佛出世之间，也没有得到解脱。 

     现在也有很多这样的人，今生比较富裕，赚的钱很多，常去五星级宾馆享乐，看起

来真的很有福报。可是他们开肉联厂、办渔场，造了大量恶业，以此杀生害命的果报，这

一辈子完了之后，就会步入痛苦之旅。有些贪官也是如此，今生灯红酒绿、脑满肠肥，尽

情挥霍老百姓的血汗，但他们未来的去向是什么，这一点也不难想象。 

     四、“今暗后明至圆满”：是指今生虽然饱尝痛苦，后世却踏上幸福之路。有些人

为了利益众生获得佛果而苦行，现在住的条件比较差，每天吃不饱、穿不暖，看起来很可

怜。但实际上，今生通过这种苦行，罪业可全部得以清净，未来定会拥有无限光明。还有

一些病人，今生被病痛日日折磨，表面上痛不欲生，但依此遣除了重大罪业，来世也会非

常美好。 

     综上所述有四种人，我们不妨观察自己是哪一种。在这里龙猛菩萨要求国王：你应

该选择做第一种，今生行持善法、看破一切，不会有痛苦，来世也是非常快乐。米拉日巴

的传记中说，曾有一个国王邀请他，但他怎么都不肯去，使者说：“国王的皇宫应有尽

有，别人受到国王的邀请，高兴都来不及，你为什么不去？”米拉日巴给他唱了一首道



145 
 

歌，其中有一句是：“贪著欲乐汝王臣，若效米拉臣民行，今生来世皆快乐。”你们若能

效仿我米拉日巴，今生来世都会很快乐，不必希求皇宫里的快乐。 

     真正的修行人了知万法无常，不贪著一切。遗憾的是，世间人却执著这些现而不实

的虚幻，若能通达万法的真理，对任何迷乱都会看破，以此因缘，今生不会造业，来世乃

至解脱之间，会从光明趋向光明。 

     经论中也说：“精进修持安忍者，即生中不离快乐，死时成群结队的天人会降临，

在鼓乐声中迎接他前往善趣。”所以，行持善法的人今生来世都快乐。 

     龙猛菩萨把人类作了总结性分类之后，我们应该想到，自己虽然有烦恼，但目标不

能离开行持善法，若能如此，今生中非常快乐，来世也不会堕入三恶趣，最终必定超胜轮

回。 

    《入行论——精进品》云： 

故应除疲厌，驾驭觉心驹， 

从乐趋胜乐，智者谁退怯？ 

 

 


