
334 
 

四、此等之摄义： 

如是无常亦非久，无归无救无家室， 

生死胜人须厌背，并若芭蕉体无实。 

     总而言之，三界内外器情世界诸法都是刹那刹那坏灭的无常法，不能成为长久的依

靠处，很快的时间内就会毁灭。有些现象，从表面上看是很坚实的，但从其本体上观察，

亦不离无常本性，佛经中亦说：“三界无常如秋云，有情无常如水月。”三界轮回无一点

坚实，全部是无常的，犹如秋天的云一样，突然地生起，又马上消散了。有情众生犹如水

中月影，平静时月现水中，微波稍起，则消失不现。  

     最后无常到来之时，无有一法你可以依靠，也没有谁能救护你，亦没有什么房子可

供躲藏，即使你钻入无缝铁箱中，外边成千上万勇士围绕，亦无法躲避此无常大鬼。无论

以什么样的方法，多么大的悲心，也不能让你不死，即使药师佛亲自来到你面前，也救护

不了你，这就是无常的本性啊！因此，胜人（乐行王）你要厌弃，远离如芭蕉树一样无实

义的生死轮回。 

     芭蕉树，从外面看倒也颇为庄严，但当你将其皮一层层剥开，到最后却得不到一点

儿实质。同样，轮回诸法从外表上看也很有诱惑力，但当你通过智慧一观察，就会得到毫

无意义、充满痛苦、急应出离等结论，也因此让修行人明白，从根本上舍弃轮回才是最明

智的选择！ 

    《入行论——智慧品》云： 

犹如芭蕉树，剥析无所有， 

如是以慧观，觅我见非实。 

    《劝发诸王要偈》云： 



335 
 

无常不可依，亦非覆护法， 

是身不可怙，如何不生厌？ 

    《龙树菩萨为禅陀迦王说法要偈》云： 

无常既至无救护，不可恃怙及追求， 

是故大王常谛观，速生厌离求胜法。 

《亲友书》 

如是无常与无我，无依无怙无存处， 

轮回无实如芭蕉，人君汝心当厌离。 

     通过以上分析，里里外外、林林总总的万法，均是无常、无我的本性，这个轮回没

有能救护你的皈依处，也没有能饶益你的怙主，更没有让你永远不死而安身之地。上至非

非想天、下至无间地狱，形形色色的法均没有实质，感情、生活、钱财、地位、名声等一

切的一切，好似空洞无实的芭蕉。所以龙猛菩萨说：人中之王的乐行国王啊，你应当对轮

回心生厌离。 

     大家一定要修无常，通过修无常，才会对轮回生起厌离之心。很多人喜欢问别人：

“你得过大圆满灌顶没有？你得过最无上的法没有？《系解脱》得过没有？《上师心滴》

得过没有？”一直从上往下问。连幼儿园都没读过，就问读过大学没有，确实有点可笑。

其实我们要问的话，应该问：“你修过无常法没有？生起出离心没有？”如果有，再问：

“那你修过五加行没有？”次第应该是这样的。 

     宗喀巴大师说：“如果最初没有对轮回产生强烈的厌恶心，纵然孜孜不倦地闻思修

行，也不会成为超越轮回及恶趣之因。应当将生起次第和圆满次第等高深的法暂时束之高



336 
 

阁，先精勤修持出离心，直至出离心生起为止。”藏传佛教的基确巴大师也说：“倘若不

能对轮回生起厌离心，想超离轮回简直是痴人说梦。” 

     所以，大家一定要有无常观，否则修行不可能成功。 

《法句经——千品》云： 

若人寿百岁，破戒无三昧，不如生一日，持戒修禅定。 

若人寿百岁，无慧无三昧，不如生一日，具慧修禅定。 

若人寿百岁，怠惰不精进，不如生一日，励力行精进。 

若人寿百岁，不见生灭法，不如生一日，得见生灭法。 

若人寿百岁，不见不死道，不如生一日，得见不死道。 

若人寿百岁，不见最上法，不如生一日，得见最上法。 

一个人即使活了 100 岁，但整天破戒无三昧、无慧无三昧、怠惰不精进、不见生灭

法、不见不死道、不见最上法等，浑浑噩噩混日子，不如一个人只活一天，但这一天中持

戒修禅定、具慧修禅定、励力行精进、得见生灭法、得见不死道、得见最上法。可见，没

有持戒修禅定、不具足智慧、不精进、不见生灭无常法性、不得不死解脱道、未得最上妙

法的人，即使住世百年，戒、定、慧等三学的功德也无法增上。 

     我们务必要抓紧时间修行，如果不严格要求自己，一天的时间过得很快，不要说一

天，一生的光阴也就是一眨眼的功夫而已。我想休息十分钟再看书、再修行，看表的话，

“嚓嚓嚓——”十分钟的时间就过了。我们在活着的时候尚且还是有一定的时间，但如果

不注意，一生转眼就过了，一生中也没做什么有利于自他的事情。可是翻阅有些高僧大德

的传记，他们一辈子就好像活了好几百年，做的事情特别特别多，原因是什么呢？就是因

为他们会用时间。正所谓一寸光阴，一寸金啊！ 



337 
 

     古人言： 

一年之计在于春，一日之计在于晨， 

一家之计在于和，一生之计在于勤。 

     这话讲得非常有道理，跟佛法的内容不谋而合。在一年中春天十分关键，如果春天

不播种，秋天不可能收获庄稼，包括我们学院的一些建筑，春天若没有做好准备，秋天不

可能如期完工，所以今年刚开始的时候，我要求大家安排好修行，每个人应该做好打算，

现在大半年都过了，不知道你们做得怎么样了；在一天中清晨很重要，如果你起得早，功

课、背诵、修行都会有充裕的时间，假如睡到 11点钟才起床，半天已经过完了，修行根

本没有希望了；在一家中和睦相处很重要，现在许多家庭不和，有再多财产、房屋、轿车

也没用，大家都生活得很痛苦；尤其是最后一句——一生的大计在于精进，倘若没有精

进，无常大魔往往不期而到，短暂的人生中也修不了什么法。 

    《入行论——不放逸品》云： 

乃至吾未能，亲灭此惑敌，  

尽吾此一生，不应舍精进。 

     法王如意宝一辈子念了九亿心咒，弘法利生的事业极其广大，又讲了那么多经论，

我们凡夫人真的相差悬殊。法王如意宝是七十几岁时圆寂的，可是世间上活到七十多岁、

甚至是八九十岁的人也不少，他们一生中又做了什么呢？尽管凡夫与圣者不能同日而语，

但我们作为凡夫，也应该尽量抓紧时间精进修行。 

二（思维暇满难得）分三：一、总说转生普通人生难得之理；二、别说具四轮之人身；

三、思维远离违缘八无暇之理。 



338 
 

一（总说转生普通人生难得之理）分二：一、宣说转生为人难得之理；二、谴责依此人身

造罪。 

一、宣说转生为人难得之理： 

海龟投木孔，一会甚难遭， 

弃畜成人体，恶行果还招。 

     本师释迦牟尼佛曾在经中以海龟值遇木孔之喻说明人身难得。假设整个三千世界成

一大海，波涛汹涌，海上有一轭木，木上有一孔，木轭随波四处漂荡，海底有一盲龟，每

百年上升海面一次，与木轭极难相遇，其头颈从木轭孔出更是难上加难，众生从无际的轮

回中得到善趣的人身较之更难。不说从地狱、饿鬼中解脱，就是从畜生道中解脱也是相当

困难的，佛经中曾经记载：一次，佛与众弟子出游，途中见一窝蚂蚁，佛陀感慨。阿难尊

者请问因缘。佛说这些蚂蚁因为执著身体，七佛出世，还是蚁子之身。从这个公案中可

知，从畜道中解脱，得到人身是多么困难。而且即使我们从畜道中解脱，得到珍宝人身，

也会因为相续中善根太浅，不断生起邪见，造作恶业，不久又复堕落返回畜生等恶趣中。 

     正如《中观四百颂——明人远离贪著欲财方便品》中所说： 

由于诸人类，多持不善品， 

以是诸异生，多堕于恶趣。 

    《入行论——不放逸品》云： 

是故世尊说，人身极难得， 

如海中盲龟，颈入轭木孔。 

     世间中的人，由于大多听闻、实践佛法不够，那他们将来果报与归处又是什么呢？

肯定是三恶趣。所以，宝行王啊！你应该精进修习佛法，以免将来堕落恶趣。 



339 
 

     大慧论师说此义在佛经中广作宣述，并引证佛经云：“诸比丘，假设整个三千世界

变成一片汪洋大海，此中有一只长寿久住的盲龟，盲龟于百年之际，浮出海面一次。海面

上有一单孔浮木，海面波涛汹涌，浮木随波逐浪四处漂荡，此浮木被东风吹送漂至西

方……。众比丘！我说盲龟上升海面颈值浮木孔之时尚易，获人身者较之更难矣。”  

    《劝发诸王要偈》云： 

譬如海盲龟，值遇浮木孔， 

畜生复人身，难得复过是。 

《龙树菩萨为禅陀迦王说法要偈》云： 

人身难得法难闻，犹如盲龟遇浮孔， 

        弃舍俯首众畜道，复有人身得最难。（补译） 

《亲友书》 

大海漂浮木轭孔，与龟相遇极难得， 

旁生转人较此难，故王修法具实义。 

     讲《前行》的时候，也引用过此颂作为教证。这是佛经中的一个假设，不是真有这

么一回事，主要是让我们明白人身难得，尤其是修持佛法的人身更难得。 

     怎么样难得？假设整个三千世界变成一汪洋大海，海面上有个漂浮不定的木轭，它

上面有一小孔。在海底有一只盲龟，每百年上升到海面一次。盲龟并非经常浮出海面，木

轭也时时随风飘荡、刹那不停，可想而知，二者相遇必定十分困难，但是凭着偶尔的机

缘，盲龟的头也能正好插入木轭孔中。而我们由旁生转为人身比这更为困难。 

     如果旁生转为人身都这么难，饿鬼和地狱众生转为人身更是渺渺无期了。为什么

呢？因为要转为人身的话，至少要受一分别解脱戒，可是这对旁生来讲，简直是天方夜



340 
 

谭。我们只能在旁生的耳边念三宝名号，但是让它对三宝生起诚信，以意乐心磕一个头，

守一天八关斋戒，绝对是不可能的事情，所以旁生转为人身非常非常困难，其它众生就更

不用说了。 

     那么，是不是恶趣众生永无出头之日了？也不是。早在多生累劫之前，它们也种过

善法的种子，一旦时间和因缘聚合，种子开始苏醒，它们也有转人身的机会，只不过这种

机会非常渺茫。 

《涅槃经》云：“壁上撒豆，针尖著芥，如偶值者，尚较得人身为易。” 

 由此可知，得人身有多么不容易。 

     现在很多人造业非常可怕，来世很容易转生到三恶趣。放眼整个世间，无数人每天

杀生，每天造恶业，未来的前途只能是堕入地狱、饿鬼、旁生。 

     《中观四百颂——明人远离贪著欲财方便品》也讲过： 

由于诸人类，多持不善品， 

以是诸异生，多堕于恶趣。 

     由于在南赡部洲的人类，大多数行持不善业，以此诸随业流转的凡夫，多半会堕于

恶趣。所以，得人身非常非常困难，得一个具足十八暇满的人身就更是难上加难。 

    《中般若经》亦云：“转成人身尚难得，何况暇满皆具足？” 

     关于人身难得，《提谓经》也有一个比喻说：一个人站在须弥山顶，吊下一缕细

丝，在须弥山下另一个人拿一根针迎着，中间刮着猛烈的旋风，要想细丝恰好穿进针眼是

非常困难的，但我们得到人身比这更难。 

     佛在《提谓经》中曰：“如有一人在须弥山上，以纤缕下之，一人在下持针迎之，

中有旋岚猛风，吹缕难入针孔。人身难得，甚过于是。” 



341 
 

     有些人在大城市里看到密密麻麻的人群，就认为得一个人身很容易，其实这种想法

不对。以前佛陀看到一个蚂蚁窝，有无数蚂蚁在来来去去，佛陀不禁发出叹息。阿难问佛

为何如此，佛陀说：“七佛都已经出世了，它们还没有脱蚂蚁身，真是太可怜了！” 

     我们若没有听闻佛法、行持善法、守持净戒，也不可能有机会获得人身。因此，大

家应该经常在三宝面前好好祈祷，令自己的人身具有实义，不要像世间人一样，每天吃吃

喝喝、造恶业，几十年很快就过了，一生也没做什么善事，造的全部都是恶业。所以，拥

有人身如意宝时，一定要学会珍惜，一旦失去了，想后悔也来不及了。 

二、谴责依此人身造罪： 

金宝盘除粪，斯为是大痴， 

若生人作罪，全成极憃儿。 

     如果有人用价值昂贵的黄金盘来倒粪土，大家都会认为此人太愚痴了。同样的道

理，如果我们依靠往昔善业得到的珍宝人身，去造流转恶趣的罪业，其所作所为完全成为

极其愚蠢的极憃儿的所为。 

     以前噶当派的格西普穹瓦曾说：“得到人身没有造善业，就如同虽有金盘但没有使

用一样，得到人身而去造恶业，就如同将金盘换成毒药，损伤自己的身命一样。” 

     在轮回的苦海当中，由于往昔所积集的无量善业和福德，才得到今天的人身，若善

加利用精勤修法，则后世暂时与究竟的安乐都可以得到；若依此珍宝人身造下恶业，后世

只有感受无量的痛苦，白白浪费了如金宝盘似的人身。 

     便如同《入行论——不放逸品》所云： 

既得此闲暇，若我不修善， 

自欺莫胜此，亦无过此愚。 



342 
 

     故得到人身，不应为了现世欲乐而造恶业，应该作长久打算，为了真实的安乐而修

持正法。 

    《劝发诸王要偈》云： 

如何人道中，不修胜果业， 

宝器盛粪秽，是则愚痴人； 

已得人身宝，而用造恶行， 

当知此士夫，极愚复过是。 

《龙树菩萨为禅陀迦王说法要偈》云： 

既获若斯希有身，宜应勤心听正法， 

得此妙身造诸恶，譬如宝器盛众毒。 

《亲友书》 

谁以宝饰之金器，清除肮脏呕吐物， 

转生为人造罪业，与之相比更愚蠢。 

     若有人用镶嵌着松石等七宝饰品的金器，清除肮脏不堪的大小便、呕吐物，那很多

人都会嘲笑他，把他贬为“蠢人”。本来，纯金做的物品价值昂贵，即使世界各国体育比

赛，最高的奖也是金牌，然后再是银牌、铜牌。两千多年前龙猛菩萨的时代，最贵的东西

也是金子，如果用金器来扫厕所，或者用奥运会的金牌清除不净粪，谁都会觉得这太愚痴

了。 

     同样，我们获得极其难得的人身，从因缘、比喻、功能等各方面看，若没有用它行

持善法，反而为非作歹、无恶不作，没有比这更愚不可及的了。 

     《入行论——不放逸品》也说： 



343 
 

既得此闲暇，若我不修善， 

自欺莫胜此，亦无过此愚。 

     有些人获得人身之后，从来不行持善法，频频造下弥天大罪，但是也没办法，众生

业力现前时，佛陀的妙手也无法挡住，我们只能默默发悲心而已。 

     大家有缘听受如是圆满的佛法，的的确确非常有福报，依靠这样的佛法，可令无量

众生摆脱生死大海而趋入究竟涅槃的金洲。我们依此解决生死大事才是明智之举，否则，

有些人成天杀生、喝酒、抽烟、做非法事，欢欢喜喜造恶业，哭哭啼啼受报应，最终定会

感受痛苦，这是绝不欺惑的因果规律，大家一定要注意。 

     普穹瓦格西说过：“获得难得的人身而没有造善业，跟拥有珍贵的金器却不用没有

差别；得到人身后如果造罪业，则相当于把金器换成伤害自己的毒药。” 

     所以，我们拥有人身的时候，务必要行持佛法。依靠上师和诸佛菩萨的加持，了知

人身难得、寿命无常、轮回痛苦，对这些道理要经常思维，思维的时间越长，修行基础越

牢固。不然，今天在这个上师那里求加持、得灌顶，明天在那个上师那里求加持、得灌

顶，自己却什么法都不修，跟别人谈话时满口大话：“我看过《妙法莲华经》，我依止过

某某大活佛，我念过净土宗的阿弥陀佛名号……”什么样的话都能从嘴里说出来，可是心

里一点调柔都没有，临终时只能是手抓胸口，在痛苦不堪的状态中一命呜呼。我们不希望

变成这样，既然拥有了难得的人身，又值遇了能解决生死大事的佛法甘露，只要去认真修

持，就没有解决不了的问题。 

     对于这样的修行教言，大家应当重视，一定要把它背下来。背《亲友书》，我已经

提过好几次了，学院的道友可能不当一回事，随随便便就背完了，但对城市里的在家居士

而言，生活的压力那么沉重，可能还是有一点困难。毕竟在家人跟出家人的压力不同，出



344 
 

家人的物质条件再差，生活上也不会有太多担忧，而在家人无论有什么样的地位和财产，

心里始终有一种压力，这种压力对修法也会带来很多影响。但不管怎么样，不能因为有压

力而放弃佛法，让大好时机与自己擦肩而过。我们一定要抓紧时间把《亲友书》学好，学

好之后对相续一定会有帮助。自古以来高僧大德都这么重视的法，我们后学者也值得认真

修学，这样一来，对自他均会带来无比的安乐和利益！ 

 

 


