
356 
 

三、思维远离违缘八无暇之理： 

邪见生鬼畜，泥黎法不闻， 

边地蔑戾车，生便痴瘂性， 

或生长寿天，除八无暇过， 

闲暇既已得，尔可务当生。 

     有八种违缘，使我们无有时间修法，即是：生于邪见、饿鬼、畜生、地狱、暗劫、

边地野蛮人、痴瘂、长寿天八处，无有闲暇修持正法。  

     一者邪见，如果生为外道或随顺彼见，则自己的相续已被邪见所染污，诽谤业因果

与解脱。对佛之正法生不起信心故，无有闲暇修法；二者若生于饿鬼道中，由于业力所

致，别说得到稍许饮食，就连水的名字亦很难听闻，或者虽然见到流水鲜果，也立即因业

力而干涸，不得受用，备受饥火焚烧之痛苦，无有闲暇修法；三者若转为畜生中，自己无

有自在任人役使鞭打，互相之间啖食残害，种种痛苦常常逼恼身心，无有闲暇可以修法；

四者若堕于泥黎之中即堕入地狱里，感受地狱的楚毒。颂文中的‘泥黎’是地狱的音译，

有时写作‘泥犁’，在地狱里日日夜夜备受寒热等痛苦，无暂停之时，故亦无有闲暇修

法；五者若生于暗劫中，连三宝名字亦听闻不到，远离正法之光明，亦无有机会修法；六

者若生于边地的蔑戾车，无有佛法之光明，不知取舍善恶，将不善业当作是善业的蔑戾

车，又译“弥离车”、“蜜梨车”等，梵语意为“外国人”，引申为“野蛮人”、“恶

人”，即风习与印度教制度不同的非雅利安贱民；亦指那些只知方言，不谙婆罗门传统的

雅利安人及所行不如法，没有开化，昧善恶取舍的边地人，故亦无有闲暇修法；七者生便

痴瘂性，即意根或眼、耳、鼻、舌、身根等受损者，则于正法闻说观修等皆不能行持，故



357 
 

亦无有闲暇修法；八者若生于长寿天，在无念的禅定之中度过数劫，一旦业报尽后，因生

邪见亦堕入恶趣，故亦无闲暇修法。 

     现在国王你既然已经断除了此八种无暇的过患，得到了可以修持佛法的闲暇人身，

你就应该万分珍惜，时时刻刻中精勤观修，务必使相续中速速生起勇猛的出离心、无上的

菩提心和深广的智慧等，以此来越过如同火宅般的轮回，当住堕生轮回苦海的业及烦恼。 

《入行论——菩提心利益品》云： 

暇满极难得，既得能成利， 

倘若利未办，后世岂复得？ 

    《佛子行三十七颂》云： 

获得暇满大舟时，为自他渡轮回海， 

昼夜恒时不懈怠，闻思修是佛子行。 

    《劝发诸王要偈》云： 

邪见三恶趣，不闻佛法音， 

边地暗冥处，聋痖长寿天， 

王已离八难，得此无碍身， 

宜应修善业，方便求泥洹。 

《龙树菩萨为禅陀迦王说法要偈》云： 

邪见边地置无佛，生性痴哑阙慧根， 

生堕泥黎饿鬼畜，或若转生长寿天， 

        王已离八无暇难，得此无碍暇满身，（补译） 

既遇微妙清净法，应当志求离欲道。 



358 
 

《亲友书》 

执持邪见转旁生，投生饿鬼堕地狱， 

无有佛教于边地，转成痴哑野蛮人， 

长寿天生任一处，此等即是八无暇， 

远离此等得闲暇，为不转生当精进。 

     此处讲远离八无暇而精进修持。字面意思很好懂，有佛教基础、学过《前行》的

人，一听就知道在讲什么，但是，你们有没有思维过其中的意思呢？ 

     这里是说，有些人可能想：“四轮所依的人身虽然难得，但要我修行的话，我没有

空啊，每天有很多事情要做，怎么有修行的时间呢？”其实作者在这里说，真正没有修行

机会的是八无暇，如果远离了这八种无暇，就算你平时再忙，也可以抽出时间修行。 

那么是哪八种无暇呢？ 

     一、持邪见者：对上师、三宝、因果、轮回、涅槃等不起信解，自相续被邪见染

污，对佛陀正法生不起信心，或者是持常见、断见的各种外道派。我们有些人虽然不是外

道，但内心的邪见很重，佛陀说的也不相信，菩萨说的也不相信，上师说的也不相信——

“他们说得都不对，我的智慧应该超过他们！”有了这种邪见，你相续中的善根不会增

上，即使佛陀那样功德圆满的人来到你面前，你也不一定起恭敬心。例如善星比丘，他于

二十五年中当佛陀的侍者，但是对佛陀无有丝毫信心，唯生邪见，以至于最后堕为饿鬼。 

你们很多人从小就接受不正确的教育，相续中的见解非常可怕，尤其是有些人喜欢看一些

邪说、邪书，这对自己没有任何利益。对我个人而言，假如没有驳斥等其他必要，根本不

想看这些非法的书。前段时间有一本书专门诽谤因果、诽谤佛法，我大概看了一下，简直

是浪费时间，那个人完全是发疯了，看他的疯话而浪费自己的宝贵时间，太不值得了！不



359 
 

过，有些人可能以好奇心来翻阅，如果没有头脑、没有智慧，就会随波逐流、人云亦云，

最终丧失修持正法的机会。 

     二、旁生：转为旁生的话，不管是水里、空中、地上的动物，都没有修行的机会。

鱼儿天天忙着游来游去，鸟儿天天忙着飞来飞去，哪有修行的时间啊？就算我们想给乌鸦

讲《大圆满前行引导文》，它也“哇哇”地乱飞乱叫，一直在说“不要、不要”。 

旁生有被役使的痛苦、愚痴的痛苦、互相啖食的痛苦，饱受各种痛苦折磨，绝不可能有修

行的因缘。所以，我们看到一些动物的时候，应该想“幸好我没有转生为这个动物”。即

使是名贵的大熊猫，其实也特别可怜，它们只是供人们观赏而已，但连一句观音心咒都念

不来。这样的话，还不如变成一个乞丐，有福分的乞丐每天都念“嗡嘛呢叭美吽……嗡阿

吽班匝格热巴玛色德吽……阿弥陀佛……”，远远超过那些“国宝”。 

     三、饿鬼：转生饿鬼的话，天天都饿着肚子，寻觅饮食而不可得，根本没有精力修

行。有些道友饿着肚子听课时，法师讲什么都听不进去，一直想着美味佳肴，盼望着快点

下课，可想而知，饿鬼更不可能有机会修法。 

     四、地狱众生：地狱有寒冷和酷热的剧苦，稍微休息的时间都没有，更不要说学习

佛法了。 

     五、转生暗劫：无佛出世的时代，远离正法之光明，连三宝的名号也听不到，根本

没有修行的机会。 

     六、生于边地：即使转生人间，但若于边鄙之地投身为野蛮人，则不会了知善恶取

舍，将不善业认作是善业，所作所为不如法，故也无有空闲修法。 

     七、喑哑：虽生于中土，但意根愚痴或者成为哑巴，这种人不堪为法器。 



360 
 

     八、长寿天：此天界的众生认为没有善念恶念就是解脱，一直安住于无念的禅定

中，寿命长达数劫。一旦业报穷尽，出定后就生起邪见，以此邪见之因而下堕恶趣，因此

不具备修法的机会。 

     总而言之，这八种情况即是八无暇，人间有四种、非人间有四种，众生无论转生哪

一处，皆无有机会修行佛法。曾有一个居士说：“我现在工作特别忙，没有修行时间。本

来佛经中说有八无暇，现在要再加一个，我应该是九无暇。”其实你的工作再忙，也不会

像八无暇那样不堪能。所谓的无暇，一方面是没有时间，一方面是无力修行。而你再怎么

忙，也能抽出时间修法，比如在家里一边炒菜，一边背《亲友书》，这也没有特别大的困

难。很多人只是以忙为借口，实际上根本没有那么“无暇”。 

     概而言之，关于八种无暇，无垢光尊者在《心性休息》中云： 

吾者未生三恶趣，边鄙邪见长寿天， 

佛不出世及喑哑，远离一切八无暇。 

     很多道友以前背过，我担心你们已经忘了，没忘的话还可以。大家应当反反复复地

思维：“我没有转生到这些无暇中，有时间听闻佛法、修学佛法，这是诸佛菩萨和善知识

的加持，我不应以各种理由和借口随便放弃这种机会！”这并非是口头上说的漂亮话，而

应该是发自内心的想法。 

二、（厌离一切轮回之方法——思维轮回过患）分二：一、略说；二、广说。 

一、略说： 

爱别老病死，斯等众苦处， 

智者应生厌，说少过应听。 



361 
 

     轮回的本性是痛苦，麦彭仁波切在《智者入门》中说：三界轮回的众生恒为三苦所

逼迫……三苦即是：苦苦、变苦和行苦。苦苦者，前边之痛苦未除，后面之痛苦又降临，

如同癞病人又生毒疮；变苦者，前时安乐，瞬间即变成痛苦，如米拉日巴尊者的伯父家，

早晨娶儿媳还沉浸于快乐中，傍晚时房倒人亡，痛苦无限；行苦者，虽然自身受用妙欲感

觉安乐，但其受用等实为苦恼因，必将感受痛苦。比如受用饮食时感觉不是苦，但是因在

耕种时伤害了众多生命，吃饭如吃虫粉，因此将会感受无量苦报。在此三根本苦之上还有

生、老、病、死、怨憎会、爱别离、求不得、不欲临等八支分苦等无量痛苦，全都极其难

忍。 

《中观四百颂——明破乐执方便品》云： 

胜者为意苦，劣者从身生， 

即由此二苦，日日坏世间。 

     有智慧的想得到解脱的行者，对充满了痛苦的三界轮回，怎么还能安住其中，不想

出离呢？为了使我们生起厌离心，龙树菩萨下面再稍微为大家广说轮回的过患，真实为了

解脱而修法者应该仔细谛听。 

     大慧论师说轮回总相的过患要将其述毕穷尽数劫也难以言尽，在此也只能略述七

项：即无有定规的过患、无厌足的过患、反复舍身的过患、反复受生的过患、尊卑迁移的

过患、无有忠侣的过患、反复感受六道众苦的过患等……。 

    《劝发诸王要偈》云： 

生死长夜中，无量种种苦， 

        穷劫叵言尽，略述当倾耳。（补译） 

    《龙树菩萨为禅陀迦王说法要偈》云： 



362 
 

生死险难苦无量，穷劫宣说莫能尽， 

我今为王略分别，应当谛听善思惟。 

《亲友书》 

智者于此求不得，病老死等众多苦， 

根源轮回当生厌，亦应倾听彼过患。 

     龙猛菩萨把乐行国王称呼为“智者”。可能龙猛菩萨比较害怕，一会儿说国王是自

在大王（“自在”），一会儿说是通晓世间正理的大王（“知世法者”），一会儿说是贤

善明智的君主（“贤明君主”），用了各种赞美词。不然的话，担心国王一不高兴，即使

是龙猛菩萨也可能—— 

     此处是说：智者大国王啊，你应该要明白，人生的痛苦可谓诉之不尽，行苦、变

苦、苦苦三大痛苦，以及生、老、病、死、怨憎会、爱别离、求不得、不欲临等八支分

苦，佛陀在经中讲得很清楚，每个众生于轮回中也经常感受到。 

《毗奈耶经》云： 

轮回具苦蕴，苦苦与变苦， 

行苦八分苦，终忍受具苦。 

轮回中的众生，尤其是人类，所感受的痛苦不离苦苦、行苦、变苦。《智者入门》也

说，整个人类都被这三大痛苦所折磨，还要加上前面所讲的八支分苦。就算个别人有财

富、有名声，表面上看来风光无限，但痛苦与他一刹那也没有分开过，他生活中的分分秒

秒，其实都充满痛苦。 

     这并不是一种悲观主义，公正、客观地评价，痛苦在我们生活中俯仰即是、数不胜

数。那么，痛苦的来源是什么呢？说简单一点，就是三界轮回。众生随着无明而流转轮



363 
 

回，上至有顶、下至无间地狱，全部都充满着痛苦，犹如蛇穴、火宅、罗刹洲、宝剑锋，

找不到少许快乐。所以，国王你应深刻认识到轮回的本性，对这所有苦难根源的轮回深恶

痛绝，要生起一种出离心，发誓再也不愿转生到轮回中了。因为轮回中再有钱、有地位的

人，包括国家主席、总统、总理，在没有得到圣果之前，永远也无法摆脱痛苦，永远不会

有真正的快乐。 

     龙猛菩萨还说：“我在下面的颂词中，详细讲述了轮回的部分过患，大王应当洗耳

恭听，并依此类推轮回中的一切痛苦。”对利根者而言，若知道了部分痛苦，即可推知所

有的痛苦。比如，监狱里有种种无法言说的痛苦，去过那里的人只要把部分痛苦讲清楚—

—“监狱里没有东西吃，没有水喝，我特别饿、特别渴，晚上做梦都在喝水、吃饭……”

就会知道监狱是很痛苦的。对于轮回，也是同样如此，大家一定要有所认识。 

     现在有些人不愿意听“痛苦”、“无常”的字眼，可是一旦出现痛苦和无常，自己

就手忙脚乱，连应对的功夫也没有。以前学院有个法师到西方国家弘法，回来之后跟我们

说，他从来不敢给西方人讲出离心，一讲出离心，他们就讨厌听，为了赢得大家的尊重，

他连提都不敢提。我当场反对说：“佛法的基础就是出离心，如果他们没有出离心，觉得

我的别墅非常好、我的轿车很舒服、我喜欢的人特别漂亮，一直把水泡般的虚幻误认为真

实，那永远不能解脱。所以，不管别人高兴也好、不高兴也好，都应该讲出轮回的真

相！” 

     我现在给你们讲出离心，可能有些人也有各种想法，这是因为你对佛法了解不深，

如果了解很深，不说其他的，只要闻思了《中观四百颂》前四品，就会知道轮回的痛苦确

实不虚。因为《中观四百颂》的前四品分别断除在世俗谛中，将无常执著为常、痛苦执著

为乐、不净执著为净、无我执著为我这四种颠倒。 



364 
 

     其实，你从生活中也能体会到：如果轮回的快乐很可靠，那为什么有钱人不能永远

有钱？今年以来股市大跌，很多非常有钱的大老板跳楼自杀，因为他的财富一晚上就没有

了。他死了以后，家人实在受不了，这个时候才认识苦谛，但已经太迟了。 

     所以，大家要认识到轮回的本性，不但要认识，平时也要发愿：“从今以后，我不

愿再转生到这个监狱般的轮回中了，我要想方设法从里面逃脱出来。轮回再怎么快乐，也

毕竟是一个火宅，是一个火坑，所以我不愿再次转生。”每个人应该有这样的心态，在此

基础上，修菩提心、修无上密法才有开花结果的机会。否则，连最基本的出离心都没有，

成就对你来讲可以说遥遥无期。 

二（广说）分二：一、宣说现似快乐不可信赖之理；二、宣说痛苦巨大之理。 

一（宣说现似快乐不可信赖之理）分二：一、不可信赖之理；二、知此而教诫修善。 

一（不可信赖之理）分四：一、亲怨不定故不可信赖之理；二、无有满足故不可信赖之

理；三、后际不定故不可信赖之理；四、高低不定故不可信赖之理。 

一、亲怨不定故不可信赖之理： 

     亲人与怨敌是不定的：亲人不一定永远是亲人，到时候他也会欺骗你；怨敌也不一

定永远是怨敌，过段时间也许成了你最好的朋友，即使今生没有变成你的朋友，来世也许

会转生为你最可爱的孩子。 

母或改为妇，父乃转成儿， 

怨家翻作友，迁流无定规。 

     在无始的三界轮回长流中，众生以各自不同的业力和因缘辗转漂流，在此过程中相

互为亲为怨不能决定。今生自己的亲友从前世和来世的角度来观察，有可能是或将成为自

己的怨敌；前世的怨敌，此世也可能成为自己的亲友。所以前世的母亲今天成为自己的妻



365 
 

子；前世的父亲今生转为自己的儿子；怨恨的敌人成为自己的朋友……《普贤上师言教》

中有这样一则公案：一日，嘎达亚那尊者（迦旃延尊者）外出乞食，在一花园中，看见花

园主人怀中抱着她的孩子，正在津津有味地吃鱼肉，吃剩的鱼骨头丢在地上，引来一只母

狗啃食，主人很不高兴，以石头狠狠地打母狗。尊者以神通观察发现那条鱼是施主父亲转

生的，旁边的母狗是施主母亲的转世，怀中的孩子是前世杀害自己的仇人转世来偿还宿

债。尊者十分感慨地说：  

啖父鞭笞母，怀抱世怨仇， 

妇啃夫尸骨，世法诚可笑。 

     从这个公案也可以知道，轮回之法迁变流转，亲怨之间没有一个定规可循。 

《方广大庄严经——序品》云： 

天女共相娱，譬如集戏场， 

同会城邑中，暂聚便离散。 

有为非常伴，亦非亲善友， 

唯除离垢行，无有恒随逐。 

《劝发诸王要偈》云： 

展转作六亲，尊卑无常序， 

永劫生死中，未曾不为子。 

    《龙树菩萨为禅陀迦王说法要偈》云： 

三界转变无轮际，父母妻子更相因， 

怨亲憎爱无常处，如旋火轮岂穷已。 

《亲友书》 



366 
 

父转成子母成妻，怨敌复次成亲友， 

是故流转轮回者，无有少许确定性。 

     前世的父亲转生为自己的儿子，母亲变成自己的妻子，比如你的父母对你特别疼

爱，临死时不愿放手，死后也一直惦记你，那很容易转生为你的孩子。往日的冤家对头也

会成为密切亲友，由此可见，在流转轮回的过程中，无有丝毫可以信赖的固定性。 

     有些道友也是这样：两人的关系原本不好，常常睚眦必报、怒目相向。但后来不知

什么原因，突然亲密得不得了，好像一个人不在，另一个人一刹那间也坐不住。可再过一

段时间，不知道发生什么事，两人又反目成仇，对对方看都不想看、听都不想听。所以，

亲怨没有丝毫可靠性，这就是轮回的本性。 

     《楞严经》云： 

汝负我命，我还汝债， 

以是因缘，经百千劫， 

常在生死。 

     今生的亲怨均是前世业报所感，没有一个定理可循。汉传佛教中有一则公案值得大

家深思：梁武帝的国师志公禅师，有一次受邀去参加一个隆重的婚礼。禅师是观音菩萨的

化现，有了不起的神通，能知人的前因后果。他去到那里一看，脱口说了一个偈子：“古

古怪！怪怪古！孙儿娶祖母；女食母之骨；子打父皮鼓；猪羊炕上坐，六亲锅里煮。众人

来贺喜，我说：苦！苦！苦！” 

     原来，新郎娶的是祖母的转世。因为祖母特别疼爱这个孙子，临终时还挂念他，一

直拉着他的手，恋恋不舍地死了。死后投胎做个女孩子，长大后就给孙子做媳妇。所以志

公禅师说：“古古怪！怪怪古！孙子娶祖母。”（那天有个人的亲人要死了，亲人准备拉



367 
 

他的手，他就特别害怕，担心死后一直缠着他，马上说：“不要拉，不要拉！我给你阿弥

陀佛的佛像。”结果亲人不要佛像，一直要拉他的手。） 

     禅师到屋子里，见一个小女孩正在啃猪蹄，他就说：“女食母之肉。”这女孩的母

亲造了很重的罪业，就投生为猪，现在办喜事被人宰杀，所以小女孩在吃她母亲的肉。 

又看见院子里一个小伙子，正高兴地打驴皮鼓，禅师就说：“子打父皮鼓。”他父亲也是

因为造罪，转生为驴，死后被人剥了皮做鼓，正是这个小伙子在打的鼓。 

     禅师又往炕上一望，全都是往昔被吃的猪羊，如今投生为人，互为亲戚。而在锅里

炖的肉，却是前世的六亲眷属。所以禅师说：“猪羊炕上坐，六亲锅里煮。众人来贺喜，

我说：苦！苦！苦！”你们大家到这里说大喜大喜，恭喜主人娶媳妇，其实我看轮回真是

苦啊！ 

     我们在轮回的长河中，以不同业力辗转漂流，相互为亲为怨无法决定。且不说生生

世世，仅仅是今生的父母，死后变成什么也不清楚。所以上师如意宝到一些老乡家里时，

经常劝他们说：“你们不要杀门口的牲畜，它很可能就是你父母的转世。” 

     有些人对父母特别执著，对怨敌特别痛恨，但是到了来世，怨敌也许会变成你的孩

子。前不久有一个居士跟我说：“我们家有四个孩子，父母永远对我们很恨，我们从没有

感受过一丝温暖。而我们看见父母也特别恨。”我当时就跟他开玩笑：“你们往昔是不共

戴天的冤家吧！”所以，这个轮回没有任何可靠，大家一定要从中出离！ 

 

 


