
533 
 

二（广说）分二：一、宣说所净颠倒趋入实相之未授记见：二、宣说对治清净实相缘起之

义。 

一、宣说所净颠倒趋入实相之未授记见： 

十四不记法，日亲之所说， 

于此勿应思，不能令觉灭。 

     我等大师释迦牟尼佛应机说法，普利有情，为了调化一些外道，对他们当时所提出

的十四个问题，没有很明显的授记、答复，按照《大智度论》的说法叫做置答。 

    “日亲”指释迦牟尼佛，在藏文中对释迦牟尼佛称为“全知日亲”，因为太阳可以普

遍照射大地山川及世间一切万物，犹如众生至亲。同样，佛光亦是遍照一切众生，使得利

益，故名“日亲”。  

《宝行王正论——安乐解脱品》云： 

解脱一切障，圆德所庄严， 

礼一切智尊，众生真善友。 

关于十四个不授记的问题，佛说不要去思维它。十四种不授记法是什么呢？可以从四

个层面来了解这十四个不授记的问题： 

一、依止前际的四边：世界及我常耶？世界及我无常耶？世界及我亦有常亦无常耶？

世界及我亦非有常亦非无常耶？四种依止前际而不作授记的问题。 

二、依止后际的四边：世界及我有边耶？无边耶？亦有边亦无边耶？亦非有边亦非无

边耶？四种依止后际而不作不授记的问题。 

三、依止涅槃的四边：如来涅槃灭度后有生耶？无生耶？亦有生亦无生耶？灭度后亦

非有生亦非无生耶？四种依止涅槃而不作授记的问题。 



534 
 

四、是身是心耶？身异心异耶？（即身心是一体耶？身心是异体耶？）有关身神的二

个不作授记的问题。总共十四种问题，此十四种邪见含摄了一切外道的见解。 

龙猛菩萨在《大智度论》中说：“问曰：十四难不答故，知非一切智人。何等十四

难？世界及我常；世界及我无常；世界及我亦有常亦无常；世界及我亦非有常亦非无常；

世界及我有边；无边；亦有边亦无边；亦非有边亦非无边；死后有神去后世；无神去后

世；亦有神去亦无神去；死后亦非有神去亦非无神去后世；是身是神；身异神异。若佛一

切智人，此十四难何以不答？ 

答曰：此事无实故不答。诸法有常，无此理；诸法断，亦无此理；以是故，佛不答。

譬如人问构牛角得几斗乳，是为非问，不应答。” 

《中论——观涅槃品》云： 

灭后有无等，有边等常等， 

诸见依涅槃，未来过去世。 

如果从胜义谛方面来观察，这些问题很简单，但佛当时为什么不回答呢？因为当时这

些提问的外道不是堪受第一义的法器，对空性等甚深理不会相信，若为他们以佛教观点来

答复，他们不但不承认，而且会生起邪见，然后诽谤佛法，这样对他们有很大害处，所以

遍知如来佛陀没有回答。  

《妙法莲华经——药草喻品》云： 

破有法王，出现世间，随众生欲，种种说法。 

如来尊重，智慧深远，久默斯要，不务速说。 

有智若闻，则能信解；无智疑悔，则为永失。 

是故迦葉，随力为说，以种种缘，令得正见。 



535 
 

比如说世界与我是常还是无常呢？以佛教观点来看，在世俗谛中，一切诸法都是无常

的，在胜义谛中，常与无常都不存在，是远离一切言说戏论，非意识所能了知企及的。如

果从世俗谛方面对他们说我和世界无常，则与外道所说“常有”相违，所以他们不会相

信，也不会承认。如果随顺他们的观点而说是常有，则违背诸法世俗的本性，是有谬误

的，因此也不能这样回答。还有如来涅槃后是无生还是有生呢？若说如来灭度后无生，则

如同外道的观点，认为最后全都断灭；若说灭度后有生，则如来涅槃后到何处去，他们以

这种简单的世间眼光来推测，有鉴于此，故佛不作回答。但在真正懂教理者看来，这问题

很简单，如来在名言显现中可以说灭，但在胜义中无生无灭。这些外道者，根本不懂什么

叫胜义谛，什么叫世俗谛，你无法用二谛来为他们解释，所以佛在外道根基者前暂时不作

回答。 

《中论——观四谛品》云： 

诸佛依二谛，为众生说法， 

一以世俗谛，二第一义谛。 

若人不能知，分别于二谛， 

则于深佛法，不知真实义。 

若不依俗谛，不得第一义， 

不得第一义，则不得涅槃。 

不能正观空，钝根则自害， 

如不善咒术，不善捉毒蛇。 

世尊知是法，甚深微妙相， 

非钝根所及，是故不欲说。 



536 
 

但在究竟的一些佛经论典中，对这些问题或直接或间接性地全部都作了回答。这十四

无记法在《中阿含经》、《杂阿含经》，还有龙猛菩萨撰造的《中论》、《大智度论》及

弥勒菩萨所著的《大乘经庄严论》等经论中都有较广的演说，此处从略。 

     龙猛菩萨在《中论——观涅槃品》中云： 

一切法空故，何有边无边， 

亦边亦无边，非有非无边？ 

何者为一异，何有常无常， 

亦常亦无常，非常非无常？ 

诸法不可得，灭一切戏论， 

无人亦无处，佛亦无所说。 

智慧较高的佛教徒可以通过胜义谛、世俗谛等方面来对这些问题进行观察思维，增进

自己的见地。但对于外道与新智初学者而言，不应该过度地去寻思分别这些玄奥的问题，

因为智力羸劣不及实相则生邪见。 

《入中论——菩提心现前地品》云： 

故见苦果由黑业，乐果唯从善业生， 

无善恶慧得解脱，亦遮思惟诸业果。 

论中说凡夫不能以比量去推测因果间的关系，如为何此因生彼果等，业因业果之关系

极为甚深微妙，仅佛之一切智乃能完全现见，故佛专门作了遮止。 

而且思维这些问题，只会空耗时间，障碍得到最究竟寂灭的觉悟。所以，此十四无记

法，佛为了调伏外道未作回答。 



537 
 

《大智度论》云：“复次，于十四难不答法中，有常、无常等，观察无碍，不失中

道，是法能忍，是为法忍。如一比丘，于此十四难思惟观察，不能通达，心不能忍，持衣

钵至佛所，白佛言：“佛能为我解十四难，使我意了者，当作弟子。若不能解，我当更求

余道！”佛告：“痴人！汝本共我要誓，若答十四难，汝作我弟子耶？”比丘言：“不

也。”佛言：“汝痴人今何以言，若不答我，不作弟子？我为老病死人说法济度；此十四

难是斗诤法，于法无益，但是戏论，何用问为？若为汝答，汝心不了，至死不解，不能得

脱生老病死。譬如有人身被毒箭，亲属呼医，欲为出箭涂药，便言：‘未可出箭！我先当

知汝姓字、亲里、父母、年岁；次欲知箭出在何山、何木、何羽，作箭镞者为是何人，是

何等铁；复欲知弓何山木，何虫角；复欲知药是何处生，是何种名。如是等事，尽了了知

之，然后听汝出箭涂药。’”佛问比丘：“此人可得知此众事，然后出箭不？”比丘言：

“不可得知！若待尽知，此则已死。”佛言：“汝亦如是！为邪见箭爱毒涂，已入汝心，

欲拔此箭作我弟子。而不欲出箭，方欲求尽世间常无常、边无边等，求之未得，则失慧

命，与畜生同死，自投黑暗！”比丘惭愧，深识佛语，即得阿罗汉道。” 

《大智度论》续云： 

“复次，十四难中若答有过罪。若人问：“石女、黄门儿，长短好丑何类？”此不应

答，以无儿故。 

复次，此十四难，邪见非实，佛常以真实，以是故，置不答。 

复次，置不答，是为答。有四种答：一、决定答，如佛第一涅槃安隐；二、解义答；

三、反问答；四、置答。此中佛以置答。汝言无一切智人，有是言而无义，是大妄语。实

有一切智人。何以故？得十力：知处非处故，知因缘业报故，知诸禅定解脱故，知众生根

善恶故，知种种欲解故，知种种世间无量性故，知一切住处道故，先世行处忆念知故，天



538 
 

眼分明得故，知一切漏尽故。净不净分别知故，说一切世界中上法故，得甘露味故，得中

道故，知一切法若有为、若无为实相故，永离三界欲故。如是种种因缘故，佛为一切智

人。” 

问曰：有一切智人，何等人是？ 

答曰：是第一大人，三界尊，名曰佛。 

如赞佛偈说： 

           “顶生转轮王，若日月灯明；释迦贵族种，净饭王太子。 

生时动三千，须弥山海水；为破老病死，哀愍故生世。 

生时行七步，光明满十方；四观发大音，我生胎分尽。 

成佛说妙法，大音振法鼓；以此觉众生，世间无明睡。 

如是等种种，希有事已出；诸天及世人，见之皆欢喜！ 

佛相庄严身，大光满月面；一切诸男女，视之无厌足！ 

生身乳哺力，胜万亿香象；神足力无上，智慧力无量。 

佛身大光明，照耀佛身表；佛在光明中，如月在光里。 

种种恶毁佛，佛亦无恶想；种种称誉佛，佛亦无喜想。 

大慈视一切，怨亲等无异；一切有识类，咸皆知此事。 

忍辱慈悲力，故能胜一切；为度众生故，世世受勤苦。 

其心常一定，为众作利益；智慧力有十，无畏力有四。 

不共有十八，无量功德藏；如是等无数，希有功德力。 

  如师子无畏，破诸外道法；转无上梵轮，度脱诸三界。” 

    《宝行王正论——安乐解脱品》云： 



539 
 

世间有后际？他问佛默然， 

是尊一切智，故智人识佛， 

由此甚深法，不说非器处。 

《中观四百颂——明菩萨行品》云： 

佛知作不作，应说不应说， 

以是何因说，遍智非遍智？ 

    《劝发诸王要偈》云： 

十四无记论，佛说不应思， 

是非安隐道，亦非寂灭处。 

《龙树菩萨为禅陀迦王说法要偈》云： 

佛所不说十四法，但生信心莫疑惑， 

唯当正心勤精进，决定修习诸善法。 

《亲友书》 

所谓十四无记法，世间日亲所言说， 

于此等法莫思索，依之非令心寂灭。 

     佛经里讲了十四种无记法，《中阿含经》、《杂阿含经》中都有这方面的说明。 

    《中阿含经·见经》载，佛入灭后不久，有一婆罗门徒向佛的侍者阿难请教世间有常

无常等十四个问题，阿难回答说：“世尊对此类问题从来不予置答，不作讲说。” 

    《杂阿含经》第 408 经载：佛住王舍城迦兰陀竹园时，一日以天耳遥闻众比丘在食堂

讨论世间有常无常等十四个问题，便去往食堂教诫众比丘：“汝等莫作如是议论，所以者

何？如此论者，非义饶益，非法饶益，非梵行饶益，非智、非正觉，非正向涅槃。”应讨



540 
 

论那能使人得到实益、趋向涅槃解脱的四圣谛，十二缘起。你们方便时应该多看一下佛经

和论典，否则，对佛经只看一两部，而世间小说全部都看遍了，《红楼梦》也看了，《三

国演义》也看了，《水浒传》也看了，现在准备要看《史记》，其实这些看也可以、不看

也可以，而对自他今生来世有利益、如意宝一般的大小乘经典，多多翻阅才有很大利益。 

     关于十四无记法，世间日亲（佛陀）郑重地说：“对于此等问题，可以了解一下，

但没必要特别详细地探究。因为对智慧浅薄者而言，依此并不能得到符合真相的答案，这

些法对他们不一定有利。” 

     这十四无记法，是外道向佛陀提出的十四个问难。比如一个叫鬘童子的年轻人，曾

向佛陀请教了这十四个问题，当时佛陀置而不答。为什么不答呢？因为这些玄奥问题非解

脱之根本，不能使人趋入觉悟涅槃。对一般人而言，了知苦谛，断除集谛，现证灭谛，修

习道谛，以从生老病死中解脱，才是急需着力解决的迫切问题。就像身中毒箭者，赶紧找

医生拔箭疗毒，才是当务之急。假如一直在研究毒箭是什么制成的、它从什么地方射来

的、射箭时用力多大……那没有等他弄清楚，可能已毒发身亡了。 

     因此，佛陀在众生面前，尤其在外道、非法器者面前，倘若不会给他们带来利益，

那么佛陀会闭口不言。这种方法，我们后学者也值得效仿，不要看见一个人，还不知道他

是不是根器，就随便给他讲中观、密法、《上师心滴》。尽管我们不像佛陀有他心通，但

也要依靠自己的智慧观察，看对方与这样的佛法是否相应，这是很重要的！ 

     所谓的十四无记法： 

     一、我与世间是常有？还是无常？或者既是常有也是无常？既不是常有也不是无

常？这四个叫做前际四边。佛陀对此不予回答，因为对方实执非常重，若说“我与世间常

有”，他们就会执为实有；若说“我与世间无常”，他们又会堕入断灭；既然常有和无常



541 
 

都不是，那二者兼具、二者皆非也不成立，因此佛陀没有回答。下面的问题，依此可以类

推。 

     二、我与世间是有边？还是无边？或者既是有边也是无边？既不是有边也不是无

边？这四个叫做后际四边。本来从空性角度讲，我与世间都没有本体，而从世俗角度言，

我与世间又依缘起不断地流转。但这种甚深法理，非法器者根本不懂，所以《中观宝鬘

论》云：“如是甚深法，非法器不说。”对中观大空性和密法甚深见解，现在很多人也无

法通达，我们有时候讲得太详细了，对他们不一定有利。 

     三、佛陀涅槃后现？还是不现？或者既现又不现？既非现又非不现？这四个叫涅槃

四边。 

     四、身体与命是一体？还是他体？ 

     对于这十四个问难，佛陀知道在什么场合中说有，在什么场合中说没有。 

    《中观四百颂——明菩萨行品》中云： 

佛知作不作，应说不应说， 

以是何因说，遍智非遍智？ 

 我们后学者也应尽量随学，别人问一些不该问的问题时，自己可以三缄其口、不用

回答。 

     当然，另一种解释方法是：在胜义中一切皆空，佛陀没办法回答；在世俗中，只要

因缘具足，什么样的如幻显现都有，可是对方尚未通达缘起之前，给他说常有接受不了，

说无常也接受不了。根基没有成熟的人，邪见比较重，说什么都无法接受，那我们可以不

说话，或者顾左右而言他：“你吃饭了吗？是不是要下雨了？”没必要跟他讲太多，因为

他不可能依此而断除一切烦恼，趋入寂灭道。 


