
554 
 

二、赞评彼之优点：  

     如是思惟如述的缘起法即得圆证法性真如实相，为了赞叹如理思惟缘起的功德而说

偈曰： 

最胜言教藏，深妙缘起门， 

如能正见此，便观无上尊。 

     释迦牟尼佛八万四千言教中，最殊胜、甚深微妙的即是般若缘起法门，是佛陀教法

三藏十二部的密藏醍醐，此缘起深法乃逾越自生、他生、自他俱生、无因生等四边生，实

难测奥其缘起深理故言甚深玄妙。谁人若能正见洞察于此缘起深法，便已观察照见了无上

佛法的根本。即已现见了与法身无二无别的缘起实相。 

《佛说大乘稻秆经》云： 

“诸比丘！若见因缘，彼即见法；若见于法，即能见佛。” 

     但此甚深缘起法门，即般若妙理一般的人是很难以通达的。 

 龙猛菩萨在《大智度论》中云： 

般若波罗蜜，实法不颠倒，念想观已除，言语法亦灭。 

无量众罪除，清净心常一，如是尊妙人，则能见般若。 

如虚空无染，无戏无文字；若能如是观，是即为见佛。 

若如法观佛，般若及涅槃，是三则一相，其实无有异。 

诸佛及菩萨，能利益一切；般若为之母，能出生养育。 

佛为众生父，般若能生佛，是则为一切，众生之祖母。 

般若是一法，佛说种种名，随诸众生力，为之立异字。 

若人得般若，议论心皆灭；譬如日出时，朝露一时失。 



555 
 

般若之威德，能动二种人：无智者恐怖，有智者欢喜。 

若人得般若，则为般若主；般若中不著，何况于余法！ 

般若无所来，亦复无所去，智者一切处，求之不能得。 

若不见般若，是则为被缚；若人见般若，是亦名被缚。 

若人见般若，是则得解脱；若不见般若，是亦得解脱。 

是事为希有，甚深有大名；譬如幻化物，见而不可见。 

诸佛及菩萨，声闻辟支佛，解脱涅槃道，皆从般若得。 

言说为世俗，怜愍一切故，假名说诸法，虽说而不说。 

般若波罗蜜，譬如大火焰，四边不可取，无取亦不取。 

一切取已舍，是名不可取；不可取而取，是即名为取。 

般若无坏相，过一切言语，适无所依止，谁能赞其德？ 

般若虽叵赞，我今能得赞，虽未脱死地，则为已得出！ 

     这是什么意思呢？即般若离一切相，以无相而得见般若实相。论中也说般若深义的

威德能使两种人内心感到震撼。一种是有智慧者，一听到般若缘起法时，内心自然数数欢

喜，对于一切诸法在显现中是缘起循环，在胜义中远离一切戏论的理论非常欢喜。 

     诚如月称菩萨在《入中论——菩提心现前地品》中云： 

若异生位闻空性，内心数数发欢喜， 

由喜引生泪流注，周身毛孔自动竖。 

彼身已有佛慧种，是可宣说真性器， 

当为彼说胜义谛，其胜义相如下说。 

彼器随生诸功德，常能正受住净戒， 



556 
 

勤行布施修悲心，并修安忍为度生。 

善根回向大菩提，复能恭敬诸菩萨， 

善巧深广诸士夫，渐次当得极喜地， 

求彼者应闻此道。 

      此种人是真正的法器具有智能；一种无智慧者，闻听到此甚深法不但不欢喜信受，

反而生邪见，以至于诽谤，甚至内心生起恐怖。如此深妙的缘起法门，我们若少许通达，

则对世俗的因果和轮回、对胜义空性义理皆能生起相应定解。如果已经对此法彻底通达，

无疑已见到了本相。 

     如宗喀巴大师在《缘起赞》中说： 

讲说之中缘起说，妙慧之中缘起慧， 

犹如世间之君王，超胜绝伦唯您知。 

您之所有诸教言，皆由缘起而悟入， 

此亦为令趣涅槃，非成寂灭您非有。 

    《劝发诸王要偈》云： 

最胜所显示，甚深缘起法， 

若能正观察，真实见之上， 

如是真实见，是则为见佛。 

《龙树菩萨为禅陀迦王说法要偈》云： 

        最胜所显缘起法，诸法醍醐妙语藏，（补译） 

如是正观十二缘，是人则见圣师子。 

《亲友书》 



557 
 

此缘起乃佛语藏，弥足珍贵最甚深， 

何者若能真见此，已睹真如佛法身。 

     前面所讲的这一缘起（世俗中的十二缘起、胜义中甚深的空性缘起），是佛陀四十

几年，佛教中对释迦牟尼佛的说法时间历来颇有争议，有人认为是 49年，有人认为是 45

年。佛陀所说法中于浩如烟海的佛经里最精华、最珍贵的醍醐，恰似如意宝王一般。这些

道理十分深奥，何人若通过闻思等途径完全明白了十二缘起的真义，并且始终不退转，那

他已亲睹了如来智慧法身，或者说，他亲自见到了文殊菩萨、观音菩萨、释迦牟尼佛。 

     有些人做梦时梦到上师，或者梦见观音菩萨，自己就特别开心——“今天好舒服

啊！中午要好好吃一顿。”但这只是一场梦而已，只不过是你好习气的显现，其实并不重

要。最重要的是什么呢？就是要通达佛陀所说的缘起法。 

     根登群佩大师圆寂之前，让弟子在他耳边念一遍《缘起赞》和《大圆满愿词》，听

完之后就心满意足而示现圆寂了。我传讲《中论》的时候，关于缘起空性是佛教的殊胜特

点，也讲过很多次，若能通达这样的缘起法，则与亲见佛陀无异。 

     仁达瓦大师在《亲友书讲义》中引用《佛说大乘稻秆经》云的教证说：“诸比丘！

若见因缘，彼即见法；若见于法，即能见佛”。 

     十二缘起的各自本体，学《俱舍论》时讲过，有部、经部及大乘宗派的观点各不相

同，很多道友可能也心中有数。但不管怎么样，缘起法的确很重要。 

    《中论——观四谛品》云： 

若人能现见，一切因缘法， 

则为能见苦，亦见集灭道。 

     若有人能现见一切缘起法，则能彻见苦谛，亦能彻见集谛、灭谛和道谛。 



558 
 

     掌握十二缘起，是一件非常重要的事情。有些人觉得自己的事业、家庭很重要，但

这些只是你的迷乱显现，就好像你做梦时变成总经理，梦中的工作很重要，而你醒过来之

后，原来的工作根本不存在。同样，我们世间的事情也不重要，最重要的就是解脱。想解

脱就要通达胜义与世俗的真相，这对每个修行人来讲不可缺少。 

     通达十二缘起后，还有很多很多的功德，比如，遣除认为前世后世不存在的愚痴；

断除自生、他生、共生、无因生的邪见；对轮回生起厌离心，对解脱具有向往之心；苏醒

前世的种姓——往昔你曾于佛陀或圣者面前，听过空性和十二缘起法，可是在流转轮回的

过程中，这个种子就像被放进箱子里，一直没有萌发，现在你把它播入地里，马上就可以

让它苏醒。为什么有些人今生听到空性便开始痛哭？就是因为他苏醒了前世的种姓。藏传

佛教、汉传佛教中也有很多大德，没有遇到善知识和佛法之前，他只是一般的俗人，后来

依靠种种因缘，他的圣者种姓得以恢复、现前，在很快的时间里就获得了圣果。 

     所以，你们是出家人也好、在家人也罢，表面上看可能修行一般，但实际上，很多

人以前依止过大乘佛法和诸佛菩萨，即生只需一点小小的因缘，马上就可以开悟，通达缘

起真理。因此，大家一定要注意啊！不然，你走路的时候突然开悟了，不知道怎么回家

了。 

二（宣说修道）分三：一、宣说道之本体八正道；二、宣说彼为道之理；三、教授彼道主

要为见四谛之智慧。 

一、宣说道之本体八正道： 

正见命勤念，正定语业思， 

此谓八圣道，为寂可修治。 



559 
 

     如是精通缘起深法既能生起所缘四谛的八圣道。修道的本体是八圣道或称八正道，

即：正见、正命、正念、正勤、正定、正语、正业、正思。请知悉唐译版的颂文中没有将

正勤直接翻译出来，为了令颂文直接能承载此八正道，今在此也对唐译版作了改译。颂文

中是为了配合声律学的需求，没有按照八圣道的次第宣说。 

     但我们现在即按次第宣说八圣道。 

     一、正见：即在见道位所见之法性以智慧如理审谛分别直至一切诸法离一切戏论本

相的无漏智慧。正见乃‘分别支’，它能正持见道位所证之真如实相义。 

     二、正思：兴起把自己所证的实相义以表语音声传授于他众的正确思惟或对已见到

的诸法实相，经常思维，不生邪见。正思乃‘诲示他支’，它能兴起将所证所悟之相用表

相的语言转授于他众的如理思惟。 

     三、正语：以彼正思所兴起，并以正确如理的正语表达所证之相的表相音声即以清

净的语言将自己的证境对众生宣说。正语的一分乃‘诲示他支’，正语之一分同时也是

‘令他信支’，通过如理如法正确无误的问答令他众对瑜伽的正见生起信心。 

     四、正业：舍弃非法行持正业，以身语所表达出的身语之正业，断除杀、盗、淫、

妄等自性罪和佛制罪。正业是‘令他信支’，通过如理如法正确无误的取舍身语诸威仪而

令他众对瑜伽的律仪生起信心。 

     五、正命：以如理如法的衣食为生即正命。远离一切邪命而活，不以诈现威仪、谄

媚奉承、旁敲侧击、巧取讹索、赠微博厚等五邪命玷污身语诸业的清净正命。正命也是

‘令他信支’，如法依止或使用衣食令他众对瑜伽的正命生起净信。 

     六、正勤：精勤努力修道，断除烦恼即为正精进。正勤乃对治烦恼的‘对治支’，

因为通过正精进能净除其余诸结使。 



560 
 

     七、正念：勿忘失道之所缘境即时时忆念而不忘失善法即为正念。正念是对治随眠

烦恼障的‘对治支’，因为正念能使寂止的一缘性定等法相不令忘失，所以不令昏沉与掉

举等随眠烦恼有机可乘或趁虚而入。 

     八、正定：一缘安住于所缘境相，如如不动而专注在本来法性当中的一境性定即为

正定。正定是为了生起殊胜功德而排除或对治障碍的‘对治支’。正定能成就神通等殊胜

功德。 

     弥勒菩萨在《辨中边论》中云： 

分别及诲示，令他信有三， 

对治障亦三，故道支成八。 

     论曰：“于修道位建立道支，故此道支广八略四。一、分别支，谓正见，此虽是世

间而出世后得，由能分别见道位中自所证故。二、诲示他支，谓正思惟正语一分，等起发

言诲示他故。三、令他信支，此有三种，谓正语、正业、正命。四、对治障支，亦有三

种，谓正勤、正念、正定。由此道支略四广八。” 

     此八种法，叫做八圣道，为了得到寂灭的佛果，应常修此八正道来对治烦恼。在修

道过程中，唯有此八种根本法。菩萨圣地从二地离垢地至十地法云地之间九地被称为修

道，主要依靠这八种圣道来度化众生。 

    《劝发诸王要偈》云： 

正见正思惟，正语正业命， 

正念正方便，及正三摩提， 

八分圣贤道，寂灭当修习。 

    《龙树菩萨为禅陀迦王说法要偈》云： 



561 
 

正见正思与正语，正业正命及正勤， 

        正念正定八圣道，为得寂灭当勤修。（补译） 

《亲友书》 

正见正命与正勤，正念正定与正语， 

正业正思八圣道，为获寂灭当修此。 

     这里讲修道的功德。所谓的修道，是从二地到十地末尾之间，因而此颂所诠释的八

正道，是登地菩萨的境界。我以前在《藏密问答录》中也说过，八正道中的“正见”，至

少是二地菩萨以上才具有的功德，这对凡夫人而言望尘莫及，我们现在的正见、正业、正

思、正语等，只是一些相似的功德罢了。 

     一、正见：以前在见道中已证悟的法性，如今再次完全断定。 

     二、正命：断除诈现威仪、谄媚奉承、旁敲侧击、巧取讹索、赠微博厚等五种邪

命。修道菩萨不可能以邪命养活，通过狡诈、不如法的手段来生存。不要说修道菩萨，即

便是资粮道的有些修行人，他们的生活也特别清净，到了修道就更不用说了。 

     三、正勤：见道时已证得万法的真如空性，二地菩萨以上对此还要精进修持。 

我三番五次地提醒大家，精进不能到一定的时候就放下了，乃至未得菩提之前，大家一定

要精进。有些人想：“我现在老了，不用精进了，念个观音心咒，好好休息就可以。”每

天都在想什么时候休息，一直盼望着星期天，这是非常不好的习惯。我们既然已经发了菩

提心，就要把身口意奉献给众生，只要有一口气在，就要尽心尽力地饶益众生，有这种精

神才是真正的菩萨。否则——“我已经发心几个月了，该休息一下了！”利益众生还要谈

条件，这不叫精进。 



562 
 

     世人为了追求没有意义的目标，尚且日日夜夜都在精进，我们为利众生而希求圆满

菩提果，何尝不需要精进呢？即使到了二地菩萨，他也从来没认为自己可以休息了，我们

初学者又怎么敢懈怠呢？其实境界越高，精进和利他心越强，而境界比较低的人，一般不

太愿意精进。 

     四、正念：对自己所了悟的境界念念不忘。当然，与见道的正念（念觉支）比起

来，肯定是修道的境界高。 

     五、正定：指一缘安住。它也超过了见道位‘定觉支’的境界。 

     六、正语：将所证悟之义传授给他众的清净语言。修道菩萨以上说的话才是正语，

我们凡夫人再怎么样，语言中也夹杂一些不正之语。一个人就算讲得头头是道，可他的动

机也有自私自利，以自私自利引发出来的语言，必定掺杂着很多假的成分。所以，修道圣

者的语言才是真正的正语。 

     以前我有幸依止上师如意宝时，在他老人家讲经说法的时候，我经常私下里想：

“这就是菩萨的正语！不掺杂任何自私自利所发出来的语言。”但有时候自己习气比较

重，觉得“今天上师这个地方说错了，那个地方可能不是这样”，在底下也有一些邪分别

念。这就是凡夫人的习惯，也没办法。有些人很害怕产生一个恶念，其实作为凡夫人，不

产生恶念是绝对做不到的，只要没有长期产生、毁坏自己的善根，就已经算不错了。 

     七、正业：三门尤其是身体和语言，断除一切不善业，所作所为如理如法。 

     八、正思：由于证悟了诸法实相，没有执著、没有自私自利，所以发心和思维完全

清净一致。 

     上述此等即为八正道或另称八圣道，是修道菩萨的功德。我们为了得到这八种功

德，应该精勤努力地修行，这样才能获得如来的无上果位。 


